
199

*	 velimirmladenovic@gmail.com
**	� À présent, je suis affilié à l’Université de l’Ouest de Timișoara en tant que chercheur postdoc-

torale, financé par une bourse postdoc (du 01 octobre 2024 au 30 septembre 2026) soutenue par 
UVT. La présente communication est issue de la recherche postdoctorale avancée déroulée dans 
l’université mentionnée. velimir.mladenovic@gmail.com / velimir.mladenovic@e-uvt.ro

удк 821.133.1.09 Триоле Е.  
дои https://doi.org/10.18485/zivjez.2025.45.1.10

Original scientific paper
Received 25/06/2025
Accepted 10/11/2025

LIRE POUR COMPRENDRE LE MONDE:
ELSA TRIOLET, UNE CRITIQUE LITTÉRAIRE ENTRE 

ENGAGEMENT ET ESTHETIQUE

Cet article se propose d’analyser l’activité critique d’Elsa Triolet à travers un 
corpus de ses textes publiés dans la presse française entre 1938 et 1970. L’objectif 
principal est de réévaluer la portée intellectuelle et esthétique de cette œuvre cri-
tique, trop souvent éclipsée par la renommée de sa production romanesque. Nous 
cherchons à montrer que Triolet développe une pensée dialectique originale, arti-
culant étroitement engagement politique et exigence esthétique. La méthodologie 
adoptée s’appuie sur une approche sociocritique et sur la lecture symptomale inspi-
rée des travaux de Louis Althusser et Pierre Macherey. Ce cadre théorique permet 
de saisir les tensions entre forme et idéologie, ainsi que les « non-dits » idéologiques 
révélateurs des limites de la conscience politique d’une époque. L’analyse croisée 
des textes critiques publiés dans Ce Soir, Europe et Les Lettres françaises met en 
évidence la cohérence d’un regard marxiste sur la littérature : la critique y apparaît 
comme un instrument de dévoilement du réel et de transformation symbolique du 
monde. Les résultats de cette recherche soulignent l’originalité de la posture cri-
tique de Triolet, fondée sur une lecture dialectique des œuvres de ses contemporains 
(Bory, Butor, Camus, Colette). Sa démarche combine rigueur analytique, sensibilité 

Velimir Mladenović*
Université de l’Ouest de Timișoara, Roumanie**
Chercheur/Postdoctorant
https://orcid.org/0000-0003-2177-5625



200

Velimir Mladenović

esthétique et engagement moral, redéfinissant la critique comme acte de pensée 
et de résistance. L’étude conclut que l’activité critique d’Elsa Triolet constitue un 
laboratoire intellectuel majeur du XXᵉ siècle, où se conjuguent théorie marxiste, 
lucidité historique et foi dans la puissance transformatrice de la littérature.

Mots clés:  Elsa Triolet, critique marxiste, lecture symptomale, littérature en-
gagée

1. Introduction : Elsa Triolet, une critique oubliée ?

Depuis le XIXᵉ siècle, la tradition littéraire française a vu émerger de gran-
des figures d’écrivains qui, au-delà de leur œuvre de fiction, ont également 
pris la plume pour commenter celles de leurs pairs. Hugo célèbre Balzac, ce 
dernier s’intéresse à Stendhal et à son roman La Chartreuse de Parme, tandis 
que Baudelaire rend hommage à Flaubert. Ces gestes critiques relèvent d’une 
chaîne intellectuelle qui se prolonge au XXᵉ siècle, donnant naissance à une 
figure singulière et complexe : celle de l’écrivain-critique. Rares sont pourtant 
les auteurs qui, tout en poursuivant une œuvre romanesque ou poétique, se 
sont aussi illustrés dans le champ de la critique littéraire avec une telle con-
stance. Elsa Triolet (1896-1970) écrivaine française d’origine russe, récom-
pensée pour son travail, appartient à cette catégorie restreinte – à l’instar de 
Gide, Aragon ou Sartre. En parallèle à son œuvre de fiction marquée par une 
grande richesse formelle et thématique, Triolet a mené une activité critique 
soutenue, faisant découvrir au public français de nombreux écrivains russes, 
soviétiques, français et internationaux.

Le présent article propose d’éclairer cette facette moins étudiée de son 
parcours intellectuel: sa pratique de la critique littéraire. Nous présenterons 
les auteurs sur lesquels elle a écrit, les supports de publication, ainsi que les 
traits distinctifs de sa pensée critique. Une attention particulière sera accordée 
à son rapport intime à la lecture, considéré ici comme fondement de sa réflexi-
on. Cette posture de lectrice, nourrie par une vaste culture multilingue et un 
intérêt marqué pour les arts, constitue un fil rouge dans l’élaboration de ses 
textes critiques. Comme le souligne Marie Mourad, « le jeu des influences 
semble plus lisible dans la critique littéraire que dans la fiction, parce que ce 
discours ne cherche pas la naturalisation, c’est-à-dire l’invisibilité de sa pro-
duction – de sa mise en œuvre » (Mourad 2007 : 83). Dès lors, il ne s’agira pas 
seulement de répertorier ses interventions critiques, mais de les inscrire dans 
une trajectoire esthétique et politique. Ce double axe – critique esthétique et 



201

Lire pour comprendre le monde...

critique idéologique – constitue la charpente méthodologique de notre étude. 
Il s’agit d’interroger les modalités de lecture chez Elsa Triolet selon qu’elle 
mobilise sa sensibilité esthétique ou son engagement politique, parfois dans 
une tension productive entre les deux.

La riche expérience de lecture d’Elsa Triolet, sa capacité à s’exprimer, lire 
et écrire dans plusieurs langues, ainsi que son intérêt prononcé pour diverses 
formes d’art, ont conduit cette autrice à devenir une lectrice et traductrice 
passionnée d’œuvres appartenant à des genres variés, rédigées dans de nom-
breuses langues et issues de multiples horizons culturels (Mladenović 2021: 
181-192).

Dans le cadre de nos recherches doctorales1, nous avons établi qu’Elsa 
Triolet était une fervente amatrice de poésie et de vers, lisant régulièrement 
les classiques français et russes, dont l’influence sur son œuvre littéraire est 
indéniable. Son amitié avec Maïakovski et d’autres formalistes russes a pro-
fondément marqué sa création. Elle confiait à plusieurs reprises que c’éta-
it Maxime Gorki qui l’avait encouragée à écrire (Delranc-Gaudric 2020). Il 
convient également de souligner ses liens avec les poètes surréalistes français, 
dont elle fut proche, et parmi lesquels elle se distingue comme l’une des rares 
femmes de lettres à avoir interprété les idées de ses collègues surréalistes 
(Mladenović 2020 : 187-199).

Par ailleurs, au cours de l’entre-deux-guerres, Triolet mène un travail de 
traduction particulièrement fécond, tant du français vers le russe que dans le 
sens inverse (Mladenović 2021). Cet exercice exigeant contribue à renforcer 
sa maîtrise de la formulation de la pensée. Il importe de rappeler que ses goûts 
littéraires, résolument éclectiques, ne se limitent pas aux auteurs classiques 
russes et français. Triolet appréciait également le théâtre (Triolet 1981), ainsi 
que des œuvres de tonalité plus légère, notamment les nouvelles et les romans 
policiers. Dans sa maison de Saint-Arnoult-en-Yvelines, elle possédait une 
étagère dédiée à ce type de littérature, qu’elle considérait comme un sédatif 
lors de ses insomnies. Elle décrit cette inclination littéraire de la manière sui-
vante : « Lisant ces livres, cela devient une espèce de jeu, et l’on se surprend 
à se demander si l’on serait capable de commettre un crime parfait » (Triolet 
1961 : 3). Enfin, il faut noter que l’œuvre romanesque d’Elsa Triolet se cara-
ctérise par une intertextualité foisonnante. L’écrivaine cite fréquemment de 
grands auteurs dans ses romans ; ses personnages, comme ceux des romans 

1	 �La thèse sous le titre « Les guerres d’Elsa Triolet : romans, nouvelles, articles (1945-1957) », 
soutenue en co-tutelle, l’Université de Poitiers et l’Université de Novi Sad a été soutenue au mois 
de mars 2023. 



202

Velimir Mladenović

Le Cheval roux, Luna-Park ou Le Grand Jamais, lisent souvent les mêmes 
œuvres qu’elle. 

2. Fondements d’une pensée critique : entre esthétique et engage-
ment

Pour analyser la spécificité de la critique littéraire chez Elsa Triolet, nous 
adoptons une approche historico-discursive croisant l’analyse littéraire, 
l’histoire des idées et les apports de la sociocritique. Cette perspective permet 
de montrer que sa pratique critique ne relève ni d’une subjectivité flottante ni 
d’un simple commentaire esthétique, mais qu’elle s’inscrit dans un système 
de pensée structuré, profondément enraciné dans les fondements du marxisme 
tel qu’il s’est diffusé en France au XXe siècle. La lecture trioletienne repose 
sur plusieurs piliers constitutifs de la critique marxiste : primauté accordée 
au contenu idéologique, attention portée aux rapports de classe et aux conflits 
sociaux, inscription de l’œuvre dans un contexte historique, et conception de 
la littérature comme outil de transformation du réel. Dans cette optique, ses 
critiques visent à dévoiler les tensions politiques et sociales présentes dans 
les textes, tout en mettant en évidence leur potentiel d’émancipation. C’est 
pourquoi, Triolet revendique une littérature du réel, tournée vers les enjeux 
de son temps.

Notre analyse s’inscrit dans la filiation théorique des grandes figures de la 
critique marxiste du XXe siècle, telles que Georg Lukács, Lucien Goldmann, 
Pierre Macherey ou encore Bertolt Brecht, tout en intégrant les perspectives 
renouvelées proposées par les études contemporaines sur la critique littéraire 
engagée en France (Dumont et Fondu et Véron 2018). Ces penseurs ont en 
commun de concevoir la littérature non comme un artefact autonome, clos 
sur lui-même, mais comme un produit historiquement et socialement situé, 
traversé par des forces idéologiques et politiques. Dans cette perspective, 
l’œuvre littéraire est perçue comme un lieu de médiation entre le réel et sa 
représentation symbolique. Elle est structurée par un ensemble de contradi-
ctions internes qui renvoient à des tensions extérieures : luttes de classes, 
conflits de valeurs, rapports de domination. C’est dans ce cadre que Pierre 
Macherey affirme que « le rôle de la critique n’est pas d’expliquer l’œuvre à 
partir d’elle-même, mais de la replacer dans un horizon conflictuel où se jo-
uent les rapports entre l’esthétique, le politique et l’idéologique » (Macherey 
2001 : 23). Dès lors, la lecture critique ne consiste pas à dégager un « message 
» explicite, mais à analyser la manière dont une œuvre se positionne, cons-



203

Lire pour comprendre le monde...

ciemment ou non, dans un champ de forces contradictoires. C’est précisément 
dans cette lignée que s’inscrit Elsa Triolet. Sa critique ne vise jamais une con-
templation détachée de la forme : elle mobilise systématiquement l’histoire, 
les luttes sociales, les idéologies et les engagements collectifs pour interpréter 
l’objet littéraire. L’approche critique de Triolet peut également être rappro-
chée de ce que Louis Althusser et Pierre Macherey ont désigné sous le nom de 
lecture symptomale (Vincent 1993 : 67–70). Cette méthode, issue du marxi-
sme structuraliste, propose de lire non seulement ce que le texte dit, mais sur-
tout ce qu’il ne dit pas : ses silences, ses absences, ses contradictions internes. 
Il s’agit de dévoiler les «non-dits» idéologiques, ces lacunes qui marquent les 
limites de la conscience politique de l’auteur et révèlent les impensés d’une 
époque. Comme le formule Macherey : « il faut que quelque chose manque 
à l’œuvre pour qu’elle soit lisible » (Macherey 2001 : 23). Cette lecture en 
creux, attentive aux ruptures, aux décalages, aux refoulements narratifs, per-
met à Triolet de détecter les lignes de fracture idéologique qui traversent les 
œuvres qu’elle commente. Cette capacité à articuler les enjeux formels et 
politiques confère à sa critique une densité rare dans la presse littéraire de son 
époque. Elle parvient à conjuguer rigueur analytique et engagement, érudition 
et clarté, tout en restant sensible aux tensions esthétiques qui structurent les 
récits. Ainsi, chez Elsa Triolet, la critique devient non seulement un acte de 
lecture, mais aussi un acte politique et intellectuel à part entière, une manière 
de penser le monde à travers les formes qui le racontent.

Notre article s’appuie sur un corpus de textes critiques publiés entre 1938 
et 1970 dans la presse littéraire française, en examinant les références qu’Elsa 
Triolet fait aux écrivains engagés, aux événements historiques majeurs (tels 
que la Résistance, la période après la guerre ou la Guerre froide), ainsi qu’aux 
débats relatifs à la fonction sociale de l’art. Nous analysons la manière dont 
Triolet développe une lecture dialectique des œuvres, en mettant en évidence 
les mécanismes narratifs susceptibles de véhiculer ou d’interroger des idéolo-
gies. Si l’on sait qu’elle a abondamment écrit sur la poésie, sur le théâtre, ainsi 
que sur les grands auteurs classiques russes et les écrivains soviétiques con-
temporains, ces dimensions de son œuvre critique ne seront pas traitées ici. 
Nous avons choisi de nous concentrer exclusivement sur ses écrits consacrés 
à ses contemporains français et leurs textes en prose, qui nous semblent par-
ticulièrement révélateurs de sa pensée critique. Ces textes serviront de point 
d’appui pour mieux comprendre la singularité de son positionnement intelle-
ctuel et littéraire dans le champ littéraire français du XXe siècle.



204

Velimir Mladenović

3. Une critique ancrée dans son époque: 
Elsa Triolet face aux romans contemporains

3.1 Littérature et Résistance : entre mémoire et responsabilité

Le public, c’est l’inconnu, c’est la bouteille à l’encre, c’est la nuit.
L’écrivain pousse sa chanson, et c’est tout ce qu’il a à opposer aux dangers 

qui le guettent dans le noir. Une chanson, c’est dérisoire!
C’est de la viande dure qu’il faudrait jeter dans la mer.

(Triolet 1948a : 13)

Elsa Triolet envisageait la littérature comme un geste public, exposé, risqué 
– un acte fragile dans un monde souvent indifférent ou hostile. Sa conception de 
l’art dépasse les frontières du roman et s’étend à toutes les formes d’expression : 
musique, théâtre, peinture, architecture. Elle affirme que « l’art est le précurseur 
des temps à venir » et que « l’art peut être plus que contemporain ; il a le pouvoir 
de faire avancer son époque » (Triolet 1965a : 6). Cette perspective situe l’artiste 
non pas en retrait du monde, mais au cœur de son évolution, en interaction con-
stante avec les tensions sociales et historiques. Triolet conçoit l’écrivain comme 
un être exposé, vulnérable, à la merci du regard public et de ses jugements : « Il 
l’expose à la calomnie, à la diffamation, à la mauvaise interprétation, à la mauva-
ise foi, à la sottise. […] Il faut être deux pour qu’elle [l’œuvre] apparaisse : celui 
qui l’a créée ; celui qui la regarde ou la lit » (Triolet 1948a :12). Cette relation 
dialectique entre création et réception fonde sa vision de la critique littéraire com-
me médiation essentielle.

Dans cette optique, Triolet propose une typologie lucide des écrivains, distin-
guant ceux qui n’écrivent que par réflexe autobiographique, ceux qui maîtrisent 
leur art sans profondeur émotionnelle, et enfin, ceux capables de susciter une 
véritable émotion littéraire. Cette dernière catégorie, selon elle, se rapproche de 
l’essence artistique, là où la technique rencontre l’inspiration: « Le métier, le 
travail, le raisonnement peuvent suppléer à l’inspiration, mais pas la provoquer » 
(Triolet 1948a : 15). S’inscrivant dans une tradition critique profondément ancrée 
dans la lecture du réel, Triolet défend une conception exigeante de la littérature, 
qu’elle considère comme une forme de vérité sensible. La critique, selon cette 
perspective, ne se limite pas à une évaluation esthétique, mais se présente comme 
un exercice de dévoilement : elle révèle les enjeux souterrains des textes et ac-
compagne le lecteur dans une compréhension plus fine de l’œuvre. En cela, elle 



205

Lire pour comprendre le monde...

rejoint une définition de la critique littéraire comme activité à la fois immédiate 
et existentielle : «un rapport immédiat à l’œuvre » et « une des formes essen-
tielles d’une vaste enquête sur l’homme» (Rebérioux 1967 : 3). Nombre de ses 
textes critiques témoignent d’un engagement intellectuel direct face aux œuvres 
de ses contemporains, souvent rédigés comme réponse vive à une lecture récente. 
Elle-même reconnaît : « Je ne peux pas parler au gré de mes lectures, mais pe-
ut-être, quand même, y a-t-il là déjà un choix de thèmes, héroïques et quotidiens, 
qui donne une vue plus générale de ce qui préoccupe de nos jours ceux qui écri-
vent » (Triolet 1957 : 5).

Fidèle à sa rigueur, Triolet n’hésite pas à dénoncer les effets délétères de la 
mauvaise critique : « Il y a encore moins de bons critiques qu’il n’y a de bons 
écrivains […] Les mauvais critiques sont dangereux comme les médecins qui se 
trompent de diagnostic » (Triolet 2012 : 95). La critique véritable est celle qui 
éclaire l’œuvre, la rend lisible, la situe ; elle est, pour Triolet, aussi essentielle 
que la création elle-même. Son attachement à la lecture comme acte vital est sans 
équivoque : « Je crois en la vertu de la lecture autant qu’on puisse croire à quelque 
chose » (Triolet 1961 : 3). Elle précise : « Il n’existe pas d’art plus efficace (Trio-
let, 1961 : 3) », tout en soulignant qu’elle emploie ici le mot efficace non dans un 
sens utilitaire, mais comme synonyme de nécessité. 

C’est dans cette posture intellectuelle que se déploie l’activité critique d’Elsa 
Triolet, entamée dès la fin des années 1930 dans la presse française. À travers une 
série d’articles publiés notamment dans Ce Soir2, elle engage un dialogue lucide 
et sans concession avec les productions littéraires de son époque. 

L’un de ses premiers textes critiques de ce type paraît en 1938, sous le titre « 
La bosse en dedans », et témoigne déjà d’un regard acéré sur le roman contem-
porain. Dans cet article, Triolet écrit à propos du troisième roman de l’écrivain et 
metteur en scène Jean Paul Le Tarare, Moi, un nain, publié chez Denoël la même 
année :

« Jean Paul Le Tarare a écrit un livre qui s’appelle : Moi, un nain. C’est la vie d’un 
nain, au cirque, au music-hall, parmi de jolies filles, de copains, avec le Paris théâtral 
et ses dessous. Le calvaire du nain, la cruauté des passants, son trop grand amour, 
désespéré des belles filles, l’amertume devant des hommes médiocres et soi-disant 
“normaux”. Car, dit le nain : « Nous autres, nous ne trompons pas le monde, comme 
tous ceux qui l’ont en dedans, leur bosse. » (Triolet 1938 : 2)
Ce roman met en scène la vie d’un nain dans les milieux du cirque et du théâtre 

2	 �Dans l’entre-deux-guerres, Elsa Triolet publie plusieurs articles dans L’Humanité, et Ce Soir, 
notamment des textes sur les écrivains et sur l’art, ainsi que des reportages. Elle fait également 
paraître en 1938 son premier roman écrit en français, Bonsoir, Thérèse, aux éditions Denoël.



206

Velimir Mladenović

parisien, confronté à l’humiliation sociale, à l’injustice du regard des autres et à 
l’impossibilité de l’amour. Triolet n’en propose pas un résumé traditionnel, de 
dévoiler l’intrigue, préférant en dégager une lecture allégorique et sensible. Cette 
posture révèle déjà une première originalité de sa critique : à la fois subjective et 
empathique, mais aussi rigoureusement structurée selon les lignes d’une analy-
se idéologique. Dans son commentaire, Triolet oppose la lucidité du personnage 
principal – un nain – à la médiocrité des « normaux », dans un renversement des 
hiérarchies sociales et morales qui n’est pas sans rappeler certaines approches 
critiques d’inspiration marxiste : dénaturalisation des normes, dévoilement de 
la cruauté quotidienne, remise en cause des valeurs dominantes. En ce sens, sa 
lecture s’inscrit dans une perspective politique implicite, qui dépasse la simple 
chronique littéraire. Loin d’une critique purement informative ou descriptive, Tri-
olet cherche à « extraire l’essence » de l’œuvre, selon ses propres termes, pour en 
proposer une interprétation empreinte d’une profonde sensibilité sociale et d’une 
attention soutenue aux figures marginales :

« Ce livre est poignant d’humanité, car il dit ce que nous taisons. Comme si lui, le 
nain, n’avait de toute façon rien à perdre, tandis que nous, nous essayons de cacher 
notre handicap par respect humain, par orgueil, par pudeur. Nous sommes tous, un peu, 
des nains, d’une façon, ou d’une autre… Mais nous l’avons en dedans, notre bosse. »  
(Triolet 1938 : 2)

Elsa Triolet avait déjà, dès la guerre, manifesté un intérêt pour une écriture du 
quotidien, à travers sa lecture du roman Pierrot mon ami de Raymond Queneau, 
qu’elle commente en 1943 dans Poésie 43. Dans ce texte, elle brosse un portrait 
mi-ironique du protagoniste, un jeune homme lunetteux, amateur de PMU et de 
jeux à sous, qui semble incarner cette « vie de bistrot » que Triolet lit comme un 
symptôme social : « ces jeux automatiques infernaux qui vous pompent une fortu-
ne, vingt sous par vingt sous » (Triolet 1943).  À travers le personnage de Pierrot, 
elle perçoit un reflet du monde moderne, un univers dérisoire mais révélateur, où 
l’aliénation douce remplace les grands récits. Le regard de Triolet n’est ni con-
descendant ni moqueur : il traduit une attention profonde aux figures marginales, 
aux existences réduites à leur fonction dans l’économie du loisir. Cette lecture, 
marquée par une sensibilité politique discrète mais présente, montre combien elle 
est capable de s’emparer d’une matière apparemment légère pour en extraire une 
critique des rapports sociaux.

Après la Seconde Guerre mondiale, à laquelle elle a activement participé dans 
le cadre de la Résistance, Elsa Triolet adopte une posture critique marquée par 



207

Lire pour comprendre le monde...

une inquiétude croissante face à l’avenir de l’humanité et à la possibilité d’un 
nouveau conflit mondial3. Cette préoccupation transparaît non seulement dans 
ses fictions, mais aussi dans ses interventions journalistiques où elle analyse les 
œuvres littéraires à travers le prisme de leur portée sociale et historique. Dans ces 
années d’après-guerre, Triolet adhère de manière explicite à l’esthétique prônée 
par le Parti communiste français, qui encourage la valorisation des œuvres dites 
« progressistes », celles qui mettent en lumière la lutte des héros collectifs, la 
mémoire de la Résistance et l’histoire nationale4. Cette ligne critique s’inscrit 
dans ce que l’on peut appeler selon les critiques, un « usage politique des enjeux 
littéraires » (Dumont et Fondu et Veron 2020 : 203). 

Le 3 juillet 1945, l’Académie Goncourt attribue exceptionnellement le prix pour 
deux années, incluant l’année 1944. Elsa Triolet devient ainsi la première femme à 
recevoir le prix Goncourt, pour son recueil de nouvelles « Le Premier accroc coûte 
deux cents francs », aux côtés de Jean-Louis Bory, récompensé pour Mon village 
à l’heure allemande5. Ces deux œuvres ont en commun d’aborder la période de 
l’Occupation et de la Résistance, des thématiques centrales pour Triolet, tant dans 
son œuvre que dans sa vision du rôle de la littérature dans la société. L’année sui-
vante, Elsa Triolet est l’une des rares critiques à commenter publiquement le roman 
de Bory, resté jusque-là sans véritable réception critique6. Dans un article publié 
dans la revue Europe, Triolet met en valeur la puissance morale de ce roman et la 
maturité inattendue de son jeune auteur: « Pour s’en sortir, avoir l’esprit et la faveur 
de la Résistance que nous sommes quelques-uns à pleurer aujourd’hui, il fallait 
avoir du talent » (Triolet 1949 : 103).  Sa lecture insiste sur les qualités narratives 
du texte, notamment l’usage habile des monologues intérieurs et le dynamisme des 
dialogues, sans pour autant négliger la construction idéologique du récit : « L’au-
teur s’en est sorti. Malgré les artifices littéraires. [...] Cela donne de l’unité au livre, 
cela lui donne toutes les qualités de l’auteur, de la gaieté, de l’humour, un point 
d’observation, de l’image, des moyens d’écrivain, et une jeunesse débordante » 

3	� Cette angoisse devient chez Elsa Triolet une obsession récurrente, présente dans la plupart de ses 
romans, de ses articles et plus largement dans l’ensemble de ses engagements littéraires et intellec-
tuels. (Mladenović 2022, Lewis 1986)

4	� Aragon, Elsa Triolet, Pierre Daix, ainsi que certains responsables du Parti communiste français, 
élaborent alors leur vision d’une littérature progressiste. Sans entrer ici dans le détail, rappelons 
qu’Elsa Triolet joue à cette époque un rôle actif dans la « Bataille du livre », mouvement visant à 
promouvoir une littérature engagée, notamment les classiques. (Lazar 1986)�

5	� Jean Louis Bory reçoit le prix Goncourt, URL : https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/
afe86003369/jean-louis-bory-recoit-le-prix-goncourt

6	� Pour en savoir plus sur ce prix dans les années d’après-guerre, «Les polémiques du Goncourt 
de 1922 à 1949  » URL  : https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/du-cote-de-chez-
drouant/le-goncourt-de-1922-a-1949-2163718 



208

Velimir Mladenović

(Triolet 1949 :103). Ce commentaire illustre une forme d’engagement critique où 
l’analyse stylistique se double d’un appel à la mémoire collective. Triolet regrette 
le désintérêt croissant du public pour la période de la Résistance et insiste sur la 
nécessité de perpétuer cette mémoire par la littérature : « Si ce livre avait paru dans 
l’illégalité, on aurait sans doute crié au chef-d’œuvre. [...] Et pourtant, on serait 
confondu d’apprendre combien de Français n’ont aucune idée de ce que c’était que 
la Résistance [...] Ce sont les mêmes qui trouvent que les histoires sur la Résistance 
ont fait long feu » (Triolet 1949 : 104). En conclusion, elle place sur Jean-Louis 
Bory une responsabilité éthique et artistique : « Je considérerai que c’est une tra-
hison de sa part que de ne pas devenir un écrivain de premier ordre, à la barbe de 
ceux qui essayent de désarçonner ce très jeune cavalier » (Triolet 1949 : 104).  À 
travers cette critique, E. Triolet illustre une pratique littéraire pleinement investie 
dans les enjeux idéologiques, où la littérature devient le vecteur d’un combat pour 
la mémoire, la vérité historique et la dignité des récits populaires. Son approche 
conjugue engagement politique et exigence esthétique, caractéristiques majeures 
d’une critique littéraire d’obédience marxiste.

Dès les débuts de la Guerre froide, Elsa Triolet affirme une position nette dans 
un monde divisé. Tout en restant fidèle à ses engagements, elle se pose en intelle-
ctuelle ouverte au dialogue, attachée à l’idée d’une compréhension possible entre 
les deux blocs. Cette tension entre engagement et ouverture traverse l’ensemble 
de ses prises de position, qu’il s’agisse de ses articles, de ses interventions en 
conférences, ou de ses textes littéraires. En tant que critique littéraire, Triolet ma-
nifeste une préférence pour les auteurs soviétiques et français contemporains, au-
xquels elle accorde une visibilité constante. Ce choix n’est pas neutre : il s’oppose 
explicitement à ce qu’elle perçoit comme une infiltration de la culture de masse 
américaine, qu’elle juge nuisible à la conscience littéraire et politique du lectorat 
français. (Lazar 1986 : 37–50)

En 1949, l’écrivaine publie un article intitulé « Enfant du siècle », consacré à 
la première œuvre romanesque de son ami et compagnon de la Résistance, Claude 
Roy. Le roman, La nuit est le manteau des pauvres, écrit entre 1946 et 1947 et 
publié chez Gallimard en 1948, met en scène une protagoniste amnésique, Ma-
ria, figure à la fois allégorique et profondément humaine. À travers son errance 
sans mémoire à travers l’Europe en guerres, de la guerre civile espagnole aux 
bombardements de juin 1940 en France, elle incarne la dépossession, la douleur 
historique, et la perte d’identité collective. Triolet perçoit ce roman comme une 
œuvre d’une intensité émotionnelle rare : « Émouvant et rapide, comme une de 
ces douleurs fulgurantes qui vous traversent le corps (Triolet 1948b : 4). »  Elle 



209

Lire pour comprendre le monde...

s’attarde particulièrement sur la complexité de l’héroïne, qui devient pour elle 
une figure de notre temps, porteuse de la violence du siècle et de l’amnésie des 
peuples. À travers cette lecture, Triolet articule une vision profondément poli-
tique de la littérature : le roman n’est pas seulement récit, mais symptôme, le 
témoin de l’histoire en train de se faire, et miroir de l’aliénation moderne :

« Maria, personnage central du roman, apparaît dans la vie de celui qui est le premier 
personnage, au moment même où, jeune prisonnier évadé, il est à nouveau libre. Il la 
trouve comme un nouveau-né abandonné sur une banquette de train qui va à Paris. 
Il la regarde dormir, elle est belle. Sur le quai de la gare, elle s’évanouit de faim, 
dira le docteur. Mais quand elle reviendra à elle, à l’hôpital, elle n’aura plus de passé 
qu’un passé qui vient de naître. Les médecins s’efforceront vainement de lui rendre ses 
attaches. Maria parle plusieurs langues, ce qui élargit encore le champ des recherches. 
Les biographies éclairent sur une Maria espagnole, italienne, française, anglaise, etc., 
etc., et mènent à la Maria trouvée dans le train... […] Le thème est si vaste, tout ce que 
l’auteur sait, tout ce qu’il peut, son talent et ses connaissances du monde, qu’il faut 
regretter le roman-fleuve qu’il n’a pas écrit. » (Triolet 1948b : 4)

3.2 Voix féminines et subjectivités : Colette, mémoire et intimité
En 1949, Elsa Triolet consacre dans la revue Europe un article à la récen-

te parution d’un ouvrage de l’écrivaine qu’elle admirait profondément, Colette. 
Écrivaine pionnière dans l’exploration de soi à travers la littérature, souvent qua-
lifiée de précurseur de l’autofiction, Colette fut également une figure importante 
du féminisme français. Simone de Beauvoir la considérait même comme « le seul 
grand écrivain femme »7. À cette époque, Colette publie Le Fanal bleu, l’un de 
ses derniers ouvrages, recueil de souvenirs et méditation sur la vieillesse et la 
mémoire. Triolet y voit une œuvre d’une grande intimité, un livre-monde, une 
œuvre à part dans la littérature française contemporaine. Dans son commentaire, 
Elsa Triolet adopte une posture mêlant admiration et réserve pudique. D’entrée 
de jeu, elle confesse l’état émotionnel dans lequel la lecture du texte l’a plongée 
: « Je me suis trouvée abîmée dans un état mi-veille, mi-songe, et prête à la plus 
intime des critiques » (Triolet 1949 : 162). Le ton est donné : la critique ici n’est 
pas au sens analytique ou évaluatif du terme, mais bien une tentative d’entrer 
dans la texture même de l’œuvre, à travers une expérience sensorielle et affective. 
Triolet précise : 

7	� «Pour l’amour de Colette  », par Nicolas Mathieu, Jeanne Cherhal, Chantal Thomas…URL : 
https://www.nouvelobs.com/bibliobs/20230122.OBS68600/pour-l-amour-de-colette-par-nico-
las-mathieu-jeanne-cherhal-chantal-thomas.html « « Colette n’a jamais voulu que regarder, jouir, 
décrire; elle n’a rien affirmé, rien nié ; elle n’a rien cherché à changer ; elle n’a jamais tenté de se 
justifier.» (Beauvoir 2018: 728)



210

Velimir Mladenović

 «  Je dis, critique, pour, euphémisme, comme si j’allais me permettre de critiquer 
Colette, comme si le mieux n’était pas l’ennemi du parfait, comme si le miracle n’était 
pas l’ennemi du prodige. J’étais donc là, écoutée dans un abîme, entre la veille et le 
songe… plus haut, j’ai écrit, machinalement, je me suis trouvée abîmée… Ma main 
a trouvé le mot qui convenait pour son double sens de profondeur sans fond et de 
détérioration. Je n’aime pas les objets abîmés… » (Triolet 1949 : 163)

Cette réflexion sur le mot « abîmé » ouvre une méditation plus large sur la mé-
moire, le passé, la fragilité de l’objet littéraire, et les réminiscences personnelles 
que le Fanal bleu fait surgir. La lecture de Colette devient ici le déclencheur d’un 
retour intime: 

« À cause du Fanal bleu, il ne s’agissait plus de la seule détérioration, il s’agissait aussi 
de ces moments où le passé revient et se transforme en présent, où le flot des souvenirs 
vous bouscule au point que l’on ne sait plus où l’on en est. […] où la voix d’un ami 
depuis longtemps mort me parlait de l’intérieur d’un phono… »  (Triolet 1949 : 163)

Elsa Triolet rend hommage à l’art de Colette, capable de transformer le parti-
culier en universel, l’intime en expérience partagée. L’écrivaine célèbre ainsi la 
puissance sensorielle de cette prose : « Le monde de Colette est tout un monde 
qu’elle fait vivre en trompe–l’œil, en trompe le nez et oreille. On peut aussi le 
toucher de la main. C’est prodigieux » (Triolet 1949 : 163). Si Colette crée un 
monde à elle, cela ne suffit pas toujours à embrasser la totalité du réel : « Et po-
urtant, tout un monde n’est pas le monde, et il n’y a que les deux premières pages 
qui vous fassent passer du particulier au général » (Triolet 1949 : 163). À travers 
ce commentaire, Elsa Triolet articule une conception exigeante de la littératu-
re : celle-ci doit non seulement transmettre une expérience sensible, mais aussi 
interroger le réel, dépasser l’individu pour parler à la collectivité. Son approche 
reste ainsi cohérente avec une vision engagée de l’écriture où l’œuvre littéraire est 
toujours évaluée en fonction de sa capacité à faire écho à l’histoire, à la société, 
et à la mémoire commune.

3.3 Triolet face aux mutations du roman contemporain
L’année 1957 revêt une importance particulière dans le parcours intellectuel 

et littéraire d’Elsa Triolet, notamment en raison de la publication de son roman Le 
Monument, œuvre marquante et le premier texte en littérature française, qui abor-
de de front les secousses idéologiques de la déstalinisation. (Rouch 2001) Dans 
ses écrits critiques publiés à la même époque, Triolet revient à plusieurs reprises 
sur cette année charnière, qu’elle identifie comme un tournant pour la littérature 



211

Lire pour comprendre le monde...

française contemporaine8. Elle écrit ainsi : « Si la littérature ressemblait au vin, 
on rechercherait pour le roman l’année 1957, une bonne année, aussi parce que 
c’est en 1957 que le roman semble marquer un tournant abandonnant soudain la 
mode fangeuse des années d’après l’occupation » (Triolet 1957 : 1). Consciente 
des bouleversements politiques qui traversent le monde intellectuel communiste, 
Triolet accorde une place centrale à la littérature dans les débats idéologiques 
de son temps. Le roman redevient à ses yeux un médium essentiel, un carrefour 
entre pensée individuelle et mouvement historique : « Le livre devenu à nouveau 
ce point névralgique, que représente l’intersection de la pensée de l’auteur et un 
aspect de la vie, de l’écriture et de ce qu’elle exprime, du talent et du quelque 
chose à dire » (Triolet 1957 : 1). 

Dans ce contexte, Triolet valorise certains textes récents pour leur capacité 
à saisir l’esprit d’une époque marquée par l’après-XXe Congrès du Parti com-
muniste9. Elle cite ainsi Les Embarras de Paris de son ami Pierre Daix (1956), 
mais aussi Rue du Havre de Paul Guimard, roman couronné par le prix Interallié 
en 1957. Ce dernier trouve grâce à ses yeux pour sa capacité à individualiser les 
masses anonymes et à mettre en scène le chaos contemporain : « [Le roman] 
donne à la foule de La rue du Havre un visage, des visages qui cessent d’être 
anonymes, et il essaye de guider le destin dans le brouillard et la hâte des trains 
à prendre…» (Triolet 1957 : 5) Dans son article « L’art imprévisible ou le roman 
d’aujourd’hui », elle dresse un panorama des tendances du roman contemporain 
à travers l’analyse des prix littéraires majeurs. Si elle reproche au Prix Goncourt 
son désintérêt croissant pour les thématiques de guerre, elle souligne la curiosité 
du Prix Femina pour ces thématiques demeurées sensibles. Quant au Prix Re-
naudot attribué à Michel Butor pour son roman La Modification, elle en salue 
l’audace formelle : 

« Quant au prix Renaudot à Michel Butor, le bien couronné, son livre est particulier, à 
cause, justement, de ce qu’il a de profondément quotidien. Un réalisme physiologique, 
obtenu par des moyens lents et patients, comme est obtenue la vision minutieuse d’un 

8	� Dans l’évolution de la pensée politique et esthétique d’Elsa Triolet, cette année inaugure une nou-
velle ère: son roman Le Monument, salué par la critique et comparé par Aragon à La Princesse 
de Clèves, est le premier dans l’opus de Triolet où Staline n’apparaît plus sous un jour favorable. 
(Mladenović 2024a) 

9	 �Le XXe Congrès du Parti communiste de l’Union soviétique (14–25 février 1956) constitue un 
tournant majeur de l’histoire politique du XXe siècle. Lors de ce congrès, Nikita Khrouchtchev 
prononce son célèbre « rapport secret » dénonçant le culte de la personnalité et les crimes de 
Staline. La révélation de ces abus provoque une onde de choc au sein du mouvement commu-
niste international, en particulier parmi les intellectuels et écrivains français, et marque le début 
du processus de déstalinisation en URSS et en Europe de l’Est.



212

Velimir Mladenović

train, du compartiment avec ses voyageurs dans lequel le héros du livre fait son voyage 
de Paris à Rome. »  (Triolet 1957 : 5)

À travers ces analyses, Triolet se fait témoin de l’émergence de nouvelles 
sensibilités romanesques. En 1958, elle approfondit sa réflexion sur ces mutations 
dans l’article « Qu’est-ce que l’avant-garde en 1958 », où elle aborde la question 
du Nouveau Roman. Elle en observe la fragmentation et les contradictions inter-
nes :

« Ainsi, actuellement, une tendance se fait jour en France, chez certains écrivains : cette 
tendance donne dans le roman la primauté à l’objet. Tendance encore incohérente, et 
qui n’est pas encore et ne sera peut-être jamais une avant-garde organisée. [...] Il ne 
s’agit pas pour Butor [...] de supprimer l’analyse de l’homme, [...] tandis que Robbe-
Grillet aspire à supprimer dans le roman, et l’homme et l’histoire, au profit de l’objet. » 
(Triolet 1958 : 5)

Triolet ne rejette pas d’emblée cette modernité littéraire, mais elle en interroge 
les tensions. Elle reconnaît chez Butor une esthétique descriptive qui réinscrit la 
présence humaine au cœur même des objets, tandis qu’elle perçoit chez Rob-
be-Grillet une dérive formaliste susceptible d’aboutir à une déshumanisation du 
roman.

Durant l’Occupation, Elsa Triolet entretient une relation intellectuelle et hu-
maine avec Albert Camus, relation scellée par un geste crucial : c’est Camus qui 
procure à Triolet et à son époux Louis Aragon de faux papiers, leur permettant 
ainsi de poursuivre leurs activités clandestines. (Camus, Triolet 2023 et Mlade-
nović 2024b) Bien que leur amitié se dissolve dans l’après-guerre, en raison de 
divergences idéologiques croissantes, Triolet n’interrompt jamais sa lecture de 
l’œuvre camusienne. Au contraire, elle continue de manifester une profonde ad-
miration pour sa pensée de l’absurde, en particulier Le Mythe de Sisyphe, dont 
elle s’inspirera dans son propre essai Le Mythe de la baronne Mélanie. L’intérêt 
de Triolet pour Camus ne se limite pas à la lecture : elle assiste également à des 
représentations théâtrales fondées sur ses textes. Après avoir vu une adaptation 
scénique de L’Étranger, elle publie une critique dans laquelle transparaît à la 
fois l’admiration et l’analyse pénétrante de cette figure héroïque solitaire. Elle 
identifie d’abord les vertus éthiques qui sous-tendent l’attitude du personnage 
principal :

«  Les qualités humaines de L’Étranger sont donc : le courage, puisqu’il refuse de 
fermer les yeux sur le danger ; le sens des responsabilités, puisqu’il entend lui-même 



213

Lire pour comprendre le monde...

porter le poids qui lui est échu ; et le sens de l’honneur, puisqu’il entend vivre suivant 
sa vérité. [...] Les tortures de son esprit révolté qui constatent ses limites et son 
impuissance, qui n’a pour réponse à ses appels, à sa nostalgie de clarté que “le silence 
déraisonnable du monde…” [...] son cœur qui n’a pas ce qu’il désire, qui a ses raisons 
que la raison ne connaît pas. »  (Triolet 1960 : 1)

En soulignant le conflit entre lucidité rationnelle et douleur existentielle, Tri-
olet ne se contente pas de reproduire l’analyse camusienne, mais y injecte une 
tonalité affective et presque compassionnelle. Elle interprète le refus du suicide 
de Meursault non pas comme un pur acte de défi philosophique, mais comme un 
consentement tragique à une vie dépourvue de sens transcendant : « L’Étranger 
ne refuserait-il pas le suicide parce qu’il consent à vivre avec son mal ? [...] Ils 
ne pensent pas au suicide parce qu’ils ont à vivre, une joie qui leur est donnée 
comme le désir sexuel » (Triolet 1960 : 1). Triolet conclut son commentaire en 
mettant en avant une qualité essentielle du héros camusien : l’intelligence, qu’elle 
définit comme moteur d’un dépassement de l’absurde par la conscience même de 
celui-ci : « Et j’allais oublier une qualité essentielle de l’Étranger : l’intelligence. 
[...] Il prétend en gardant constamment conscience de l’absurde, sans aucun seco-
urs, sans le moindre espoir [...] faire du défi qu’il jette à l’absurde une passion qui 
constitue alors une raison de vivre » (Triolet 1960 : 4). 

À travers cette lecture, Elsa Triolet ne rompt pas avec ses principes critiques 
issus de son engagement marxiste, mais démontre une capacité d’ouverture vers 
une littérature existentielle, où l’homme, même privé de transcendance, lutte pour 
maintenir sa dignité. La figure de Meursault, bien qu’extérieure à toute diale-
ctique historique, devient pour elle le symbole d’une conscience douloureuse, 
mais lucide, confrontée à l’injustice du réel.

3.4. Autobiographie, autofiction et construction du « je »

Dans ses chroniques littéraires des années 1950 et 1960, Elsa Triolet interroge 
avec perspicacité les mutations de la forme romanesque contemporaine, notam-
ment la porosité croissante entre le je autobiographique et la fiction. Dans un 
article intitulé « Les romans du jour », publié en 1962 dans Les Lettres françaises, 
elle évoque plusieurs ouvrages récemment parus : Cygne sauvage de J.-L. Curti-
us, La Vie rêvée de F.-R. Bastide, La Soldat inconnu d’Hélène Permelin, Mobile 
de Butor ou encore L’Horloge populaire de Nicole Verdes, et elle note que « toute 
l’édition y paraissait à titre d’exemple » (Triolet 1962 : 1). Cette remarque traduit 
une volonté de saisir, à travers une lecture transversale, les tendances émergentes 



214

Velimir Mladenović

du paysage littéraire français. Triolet s’attarde en particulier sur le roman La Vie 
rêvée de Bastide, où elle perçoit un jeu subtil entre le vécu personnel et l’élabora-
tion fictionnelle : « Avec quelle maestria, l’auteur passe du JE autobiographique 
– lieu de naissance, date, adresse – au JE de la fiction, avec quelle dextérité, il 
fait naître la fiction quand même de l’enfance authentique... » (Triolet 1962 : 5). 

Cette analyse témoigne de son attention aux formes narratives où le sujet se 
construit entre authenticité vécue et invention littéraire. Triolet anticipe ainsi, 
sans le nommer, ce que la critique théorisera plus tard sous le concept d’auto-
fiction (Mladenović 2024b). Dès 1975, Philippe Lejeune, dans Le Pacte autobi-
ographique, propose une distinction fondatrice entre l’auteur, le narrateur et le 
personnage, et montre comment leur fusion dans le récit à la première personne 
engendre une tension propre à la littérature contemporaine. Bien que Triolet ne 
mobilise pas ce vocabulaire, son commentaire révèle qu’elle saisit déjà la com-
plexité d’un je hybride, à la fois référentiel et reconstruit, porteur d’une vérité 
subjective qui dépasse la stricte restitution des faits. Elle se fait ainsi la lectrice 
précurseur des dynamiques autoréflexives appelées à devenir structurantes dans 
la littérature française des décennies suivantes.

Cette conscience du travail de « fictionnalisation » se retrouve également dans 
son article antérieur publié dans La Nouvelle Critique, où Triolet insiste sur la 
nécessité, pour l’écrivain, de construire ses personnages avec la même rigueur 
qu’un comédien pénétrant un rôle : « L’écrivain est comme un comédien qui, pour 
se mettre dans la peau de son personnage, doit le comprendre à fond. [...] Roger 
Martin du Gard, pour créer un de ses héros, [...] en écrit pour lui-même la biograp-
hie complète, de la naissance à la mort » (Triolet 1955 : 155). Ce passage souligne 
le lien étroit qu’elle établit entre la profondeur psychologique d’un personnage et 
l’effort méthodique de sa genèse. Loin de toute improvisation, la littérature est 
pour elle un art de la composition intérieure, une entreprise où le je, qu’il soit 
celui de l’auteur ou du personnage, doit être façonné, exposé à l’histoire, et mis 
à l’épreuve du réel. Cette démarche s’accorde avec ce que l’on pourrait appeler 
une conception « réaliste élargie »10 du roman, où la subjectivité devient un lieu 
d’interrogation critique plutôt qu’un simple miroir du vécu.

Vers la fin de sa vie, Elsa Triolet adopte une posture plus détachée à l’égard de 

10	� Nous entendons par « réalisme élargi » une conception héritée de la tradition marxiste du réal-
isme, où la représentation du réel ne se limite pas à la mimesis, mais intègre les contradictions 
sociales, les médiations idéologiques et la subjectivité historique. Voir à ce sujet : G. Lukács, The 
Meaning of Contemporary Realism, London, Merlin Press, 1962 ; L. Goldmann, Pour une sociol-
ogie du roman, Paris, Gallimard, 1964 ; P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire, 
Paris, Maspero, 1966)



215

Lire pour comprendre le monde...

la littérature contemporaine, non par désintérêt, mais avec une liberté nouvelle, 
affranchie des obligations critiques : « Cependant, je lis. Mais je lis exactement 
comme je vais au théâtre, c’est-à-dire d’une façon parfaitement désintéressée. 
Jamais pour quelque chose. Jamais dans l’idée, par exemple, d’une critique, d’un 
article à faire » (Triolet 1961 : 3). Cette prise de recul ne signifie nullement un 
abandon de la réflexion littéraire. Au contraire, ses derniers romans, et en parti-
culier Le Grand Jamais (1965b) se présentent comme de véritables laboratoires 
poétiques, où s’élabore une pensée métatextuelle sur les formes, les fonctions et 
les devenirs de la fiction. Triolet y affirme avec force: « Le roman ne se contente 
pas de courir parallèlement aux évènements, c’est un art – fiction, une réalité à 
venir » (Triolet 1965a : 74). Le roman s’y voit doté d’un pouvoir projectif, ca-
pable non seulement de représenter le monde, mais d’en anticiper les possibles. 
Refusant toute littéralité démonstrative, elle confie : « De tout temps, j’ai pensé 
qu’il ne fallait pas nommer les choses dans un roman, mais les faire paraître sans 
les nommer. “Déclencher” l’imagination du lecteur » (Triolet, 1965a : 205). Ain-
si, la littérature n’enseigne pas ; elle fait advenir une expérience, une image, une 
résonance. Enfin, Triolet insiste sur la nature historique du roman lui-même, sur 
sa nécessaire plasticité face aux mutations du réel : « C’est selon. Selon l’époque. 
Le temps passe et avec lui les romans qui ne sont pas aux mesures des temps 
nouveaux » (Triolet 1965a : 58).  Cette remarque cristallise l’intuition fondatrice 
de toute sa démarche critique : la forme romanesque n’a de sens que si elle reste 
en dialogue avec son temps, capable d’en épouser les tensions, d’en traduire les 
silences et d’en pressentir les ruptures.

4. Conclusion : De la lecture à l’action : l’héritage critique d’Elsa 
Triolet

À travers l’analyse de ses chroniques, essais critiques et interventions littérai-
res, Elsa Triolet se révèle comme une figure singulière de l’intellectuelle engagée, 
articulant constamment exigence esthétique et conscience historique. Loin d’un 
exercice de pur commentaire, sa critique est une forme active de pensée, un lieu 
où l’écriture devient observation du réel, réflexion idéologique et engagement 
envers la littérature comme instrument de transformation. Fidèle à ses convictions 
marxistes, Triolet lit les œuvres comme des produits historiques traversés par des 
contradictions sociales. Elle mobilise une posture dialectique pour décrypter les 
rapports entre forme et contenu, entre texte et contexte, entre sujet et structure. 
Mais son regard ne se limite pas à une lecture dogmatique : elle reste sensible 
à l’ambiguïté des formes, aux tensions du style, à la singularité du langage. Sa 



216

Velimir Mladenović

capacité à intégrer les apports de la lecture symptomale, à percevoir les non-
dits idéologiques, et à révéler les fractures internes des récits, l’inscrit dans une 
tradition critique d’une rare exigence théorique. En parcourant les textes qu’elle 
consacre à Camus, Bastide, Bory, Colette, ou encore Butor, on découvre une pen-
sée qui cherche sans relâche à rendre compte de la complexité du monde à travers 
celle de la fiction. Triolet ne sépare jamais la littérature de la vie, ni la lecture de 
l’action. Pour elle, critiquer, c’est éclairer, c’est prendre position, c’est inscrire 
l’œuvre dans un champ de tension où se joue, toujours, quelque chose de plus 
vaste que l’art lui-même : la vérité d’une époque, la voix des vaincus, le devenir 
de l’humanité. Ainsi, son activité critique ne saurait être reléguée à une fonction 
secondaire ou auxiliaire de sa production romanesque : elle constitue un espace 
d’élaboration intellectuelle à part entière, où se croisent sa sensibilité littéraire, sa 
lucidité politique et sa vision du rôle de l’écrivain dans la cité. En cela, Elsa Trio-
let s’impose comme une des grandes figures de la critique littéraire du XXe siècle, 
dont la pertinence, l’éthique et la clairvoyance résonnent encore aujourd’hui.



217

Lire pour comprendre le monde...

Bibliographie 

Beauvoir 2018 : S. de Beauvoir, Le Deuxième Sexe, tome II, Paris : Gallimard, 
coll. « Bibliothèque de la Pléiade ».

Jean-Louis Bory reçoit le prix Goncourt. In INA Éclaire Actu [Online], vidéo 
d’archive, 1945. 
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/afe86003369/jean-louis-bory-reco-
it-le-prix-goncourt

Camus & Triolet 2023 : A. Camus & E. Triolet, L’Amitié en guerre. Une sélec-
tion de la correspondance d’Albert Camus et Elsa Triolet (1943–44), éd. N. 
Blanchot & A. Caccia, Paris : Les Amis de la NRF.

Delranc - Gaudric 2020 : M. Delranc-Gaudric, Elsa Triolet, naissance d’une 
écrivaine, Paris, L’Harmattan.

Dumont, Fondu, Véron 2018 : L. Dumont, Q. Fondu, L. Véron, Marxisme et 
critique littéraire, in : A. Burlaud & J.-N. Ducange (dir.), Marx, une passion 
française, Paris : La Découverte, 2018. ISBN : 9782707149077. HAL : hal-
02527567

Dumont, Fondu, Véron 2020 : L. Dumont, Q. Fondu, L. Véron, Retour sur 
le dossier Lucien Goldmann : méthodes et héritages en sociologie de la 
littérature, intervention dans le séminaire « Littérature et savoirs critiques », 
EHESS, Paris. 

Goldmann 1964: L. Goldmann, Pour une sociologie du roman. Paris: Gallimard, 
1964.

Lazar 1986 : M. Lazar, Les “batailles du livre” du parti communiste français 
(1950–1952), in Vingtième Siècle. Revue d’histoire, 10, 37–50.

Lewis, H. (1986). Elsa Triolet: The politics of a committed writer. Journal of 
European Studies, 16(61), 1–9.

Lukács 1962: G. Lukács, The Meaning of Contemporary Realism. London: 
Merlin Press, 1962.

Macherey 1966: P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire. Paris: 
Maspero, 1966.

Macherey 2001 : P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire, Paris 
: François Maspero.

Mathieu 2023 : N. Mathieu, J. Cherhal, C. Thomas, Pour l’amour de Colette. 
In Bibliobs [Online], 2023.https://www.nouvelobs.com/bibliobs/20230122.
OBS68600/pour-l-amour-de-colette-par-nicolas-mathieu-jeanne-cherhal-
chantal-thomas.html

Mladenović 2020 : V. Mladenović. Elsa Triolet et les surréalistes. Uzdanica, 



218

Velimir Mladenović

XVII(2), 187–199.
Mladenović 2021 : V. Mladenović. « Un grand art modeste » : Elsa Triolet et le 

problème de la traduction. Philologica Jassyensia, 34(2), 181–192.
Mladenović 2022 : V. Mladenović, Les guerres d’Elsa Triolet : romans, nou-

velles, articles (1945–1957), thèse de doctorat, Université de Novi Sad / 
Université de Poitiers.

Mladenović 2024a : V. Mladenović. La réception des romans d’Elsa Triolet dans 
l’hebdomadaire Les Lettres françaises (1957–1968). Philologia, 22(1)187–
203. https://doi.org/10.18485/philologia.2024.22.22.11

Mladenović 2024b : V. D. Mladenović. Les éléments autobiographiques dans le 
roman Le Cheval Blanc d’Elsa Triolet. Филолошки преглед, 51(2), 139–
153. https://doi.org/10.18485/fpregled.2024.51.2.9

Mourad 2007 : F.-M. Mourad, « Zola critique littéraire, entre Sainte-Beuve et 
Taine », in Revue d’Histoire littéraire de la France, 107(1), janv.–mars,  
88–103.

Le Goncourt de 1922 à 1949. In France Culture, émission Du côté de chez 
Drouant [Online], 2023. https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/
du-cote-de-chez-drouant/le-goncourt-de-1922-a-1949-2163718

Rebérioux 1967 : M. Rebérioux. Critique littéraire et socialisme au tournant du 
siècle. Le Mouvement social, n°59, 3–28.

Rouch 2001 : J. Rouch. L’artiste dans la tourmente de l’Histoire : Le cas Elsa 
Triolet. Romanic Review, 92(1–2), 29–43.

Triolet 1938 : E. Triolet, La bosse en dedans. Ce Soir, 25 nov., 2.
Triolet 1943 : E. Triolet, [texte non titré]. Poésie 43, n°12, mars–avril.
Triolet 1946 : E. Triolet, Le Prix Goncourt. Europe, n°1, 103.
Triolet 1948a : E. Triolet, Enfant du siècle. Les Lettres françaises, n°202, 4.
Triolet 1948b : E. Triolet, Plaidoyer pour l’écrivain. Europe, juin, 12–17.
Triolet 1949 : E. Triolet, À cause du Fanal bleu. Europe, mai–juin, 162.
Triolet 1955 : E. Triolet, La littérature étrangère. La Nouvelle Critique, n°63, 

mars.
Triolet 1957 : E. Triolet, L’art imprévisible ou le roman d’aujourd’hui. Les 

Lettres françaises, n°700, 5.
Triolet 1958 : E. Triolet, Qu’est-ce qu’avant-garde en 1958. Les Lettres 

françaises, n°716, 5.
Triolet 1960 : E. Triolet, Camus ou L’Étranger. Les Lettres françaises, n°806, 1.
Triolet 1961 : E. Triolet, La lecture pour quoi faire. Les Lettres françaises, 

n°866, 3.



219

Lire pour comprendre le monde...

Triolet 1962 : E. Triolet, Les romans du jour. Les Lettres françaises, n°947, 4–10 
oct.,1, 5.

Triolet 1965a : E. Triolet, Entretien avec Pierre Daix. Les Lettres françaises, 
n°1071, 6.

Triolet 1965b : E. Triolet, Le Grand Jamais, Paris : Gallimard.
Triolet 1981 : E. Triolet, Chroniques théâtrales, Paris : Gallimard.
Triolet 2012 : E. Triolet, L’écrivain et le livre ou la suite des idées, Bruxelles : 

Aden.
Vincent1993 : J.M – Vincent. La lecture symptomale chez Althusser in Sylvain 

Lazarus (éd.), Politique et philosophie dans l’œuvre de Louis Althusser, 
Paris, PUF, 67–80.



220

Velimir Mladenović

Velimir Mladenović

ČITATI DA BISMO RAZUMELI SVET: ELZA TRIOLE KAO 
KNJIŽEVNA KRITIČARKA IZMEĐU ANGAŽOVANOSTI I ESTETIKE

Rezime
Ovaj rad analizira književnokritičku delatnost Elze Triole kroz izbor njenih 

tekstova objavljenih u francuskoj štampi između 1938. i 1970. godine. Cilj istra-
živanja je da se ponovo sagleda značaj i intelektualni domet njenog kritičkog 
opusa, koji je u velikoj meri ostao u senci njenog romansijerskog stvaralaštva. 
Pokazuje se da Triolet razvija autentičnu dijalektičku misao, u kojoj su estet-
ska forma i ideološki sadržaj nerazdvojni, čime spaja umetničku autonomiju sa 
društvenom odgovornošću pisca. Metodološki okvir rada zasniva se na socio-
kritičkom pristupu i konceptu simptomatskog čitanja (lecture symptomale), in-
spirisanom teorijama Luja Altisera i Pjera Mašerea. Ovakav pristup omogućava 
tumačenje književnog teksta ne samo kroz ono što on izričito kazuje, već i kroz 
njegove tišine, odsustva i „neizrečeno“ ideološkog karaktera. Analizom korpusa 
kritičkih tekstova objavljenih u listovima Ce Soir, Europe i Les Lettres françaises 
pokazuje se kako Triolet oblikuje jedinstvenu viziju književne kritike, utemelje-
nu na marksističkoj ideji umetnosti kao sredstva saznanja i društvene promene. 
Rezultati istraživanja ukazuju da Triolet u svojim čitanjima autora poput Borija, 
Butora, Kamija i Kolet spaja estetsku osetljivost sa političkom svešću i etičkom 
doslednošću. Njen kritički rad potvrđuje da književna kritika može biti prostor 
misaone slobode i angažovanosti, te da u spoju umetnosti i ideologije otkriva 
mogućnost da se razume i preobrazi svet.

Ključne reči: Elza Triole, marksistička kritika, simptomatsko čitanje, an-
gažovana književnost


