yak 821.133.1.09 Tpuomne E.

nou https://doi.org/10.18485/zivjez.2025.45.1.10
Original scientific paper

Received 25/06/2025

Accepted 10/11/2025

Velimir Mladenovi¢*

Université de I’Ouest de Timisoara, Roumanie**
Chercheur/Postdoctorant
https://orcid.org/0000-0003-2177-5625

LIRE POUR COMPRENDRE LE MONDE:
ELSA TRIOLET, UNE CRITIQUE LITTERAIRE ENTRE
ENGAGEMENT ET ESTHETIQUE

Cet article se propose d’analyser 1’activité critique d’Elsa Triolet a travers un
corpus de ses textes publiés dans la presse frangaise entre 1938 et 1970. L’objectif
principal est de réévaluer la portée intellectuelle et esthétique de cette ceuvre cri-
tique, trop souvent éclipsée par la renommée de sa production romanesque. Nous
cherchons a montrer que Triolet développe une pensée dialectique originale, arti-
culant étroitement engagement politique et exigence esthétique. La méthodologie
adoptée s’appuie sur une approche sociocritique et sur la lecture symptomale inspi-
rée des travaux de Louis Althusser et Pierre Macherey. Ce cadre théorique permet
de saisir les tensions entre forme et idéologie, ainsi que les « non-dits » idéologiques
révélateurs des limites de la conscience politique d’une époque. L’analyse croisée
des textes critiques publi¢s dans Ce Soir, Europe et Les Lettres frangaises met en
évidence la cohérence d’un regard marxiste sur la littérature : la critique y apparait
comme un instrument de dévoilement du réel et de transformation symbolique du
monde. Les résultats de cette recherche soulignent 1’originalité de la posture cri-
tique de Triolet, fondée sur une lecture dialectique des ceuvres de ses contemporains
(Bory, Butor, Camus, Colette). Sa démarche combine rigueur analytique, sensibilité

*  velimirmladenovic@gmail.com

*¢ A présent, je suis affilié a I'Université de I'Ouest de Timisoara en tant que chercheur postdoc-
torale, financé par une bourse postdoc (du 01 octobre 2024 au 30 septembre 2026) soutenue par
UVT. La présente communication est issue de la recherche postdoctorale avancée déroulée dans
Tuniversité mentionnée. velimir.mladenovic@gmail.com / velimir.mladenovic@e-uvt.ro

199



Velimir Mladenovi¢

esthétique et engagement moral, redéfinissant la critique comme acte de pensée
et de résistance. L’étude conclut que ’activité critique d’Elsa Triolet constitue un
laboratoire intellectuel majeur du XXe siécle, ou se conjuguent théorie marxiste,
lucidité historique et foi dans la puissance transformatrice de la littérature.

Mots clés: Elsa Triolet, critique marxiste, lecture symptomale, littérature en-

gagée

1. Introduction : Elsa Triolet, une critique oubliée ?

Depuis le XIX¢ siecle, la tradition littéraire francaise a vu émerger de gran-
des figures d’écrivains qui, au-dela de leur ceuvre de fiction, ont également
pris la plume pour commenter celles de leurs pairs. Hugo célébre Balzac, ce
dernier s’intéresse a Stendhal et a son roman La Chartreuse de Parme, tandis
que Baudelaire rend hommage a Flaubert. Ces gestes critiques relévent d’une
chaine intellectuelle qui se prolonge au XXe¢ siécle, donnant naissance a une
figure singuliére et complexe : celle de 1’écrivain-critique. Rares sont pourtant
les auteurs qui, tout en poursuivant une ceuvre romanesque ou poétique, se
sont aussi illustrés dans le champ de la critique littéraire avec une telle con-
stance. Elsa Triolet (1896-1970) écrivaine francaise d’origine russe, récom-
pensée pour son travail, appartient a cette catégorie restreinte — a I’instar de
Gide, Aragon ou Sartre. En paralléle a son ceuvre de fiction marquée par une
grande richesse formelle et thématique, Triolet a mené une activité critique
soutenue, faisant découvrir au public francais de nombreux écrivains russes,
soviétiques, frangais et internationaux.

Le présent article propose d’éclairer cette facette moins étudiée de son
parcours intellectuel: sa pratique de la critique littéraire. Nous présenterons
les auteurs sur lesquels elle a écrit, les supports de publication, ainsi que les
traits distinctifs de sa pensée critique. Une attention particuliére sera accordée
a son rapport intime a la lecture, considéré ici comme fondement de sa réflexi-
on. Cette posture de lectrice, nourrie par une vaste culture multilingue et un
intérét marqué pour les arts, constitue un fil rouge dans 1’élaboration de ses
textes critiques. Comme le souligne Marie Mourad, « le jeu des influences
semble plus lisible dans la critique littéraire que dans la fiction, parce que ce
discours ne cherche pas la naturalisation, ¢’est-a-dire 1’invisibilité de sa pro-
duction — de sa mise en ceuvre » (Mourad 2007 : 83). Dé¢s lors, il ne s’agira pas
seulement de répertorier ses interventions critiques, mais de les inscrire dans
une trajectoire esthétique et politique. Ce double axe — critique esthétique et

200



Lire pour comprendre le monde...

critique idéologique — constitue la charpente méthodologique de notre étude.
11 s’agit d’interroger les modalités de lecture chez Elsa Triolet selon qu’elle
mobilise sa sensibilité esthétique ou son engagement politique, parfois dans
une tension productive entre les deux.

La riche expérience de lecture d’Elsa Triolet, sa capacité a s’exprimer, lire
et écrire dans plusieurs langues, ainsi que son intérét prononcé pour diverses
formes d’art, ont conduit cette autrice a devenir une lectrice et traductrice
passionnée d’ceuvres appartenant a des genres variés, rédigées dans de nom-
breuses langues et issues de multiples horizons culturels (Mladenovi¢ 2021:
181-192).

Dans le cadre de nos recherches doctorales', nous avons établi qu’Elsa
Triolet était une fervente amatrice de poésie et de vers, lisant réguliérement
les classiques francais et russes, dont I’influence sur son ceuvre littéraire est
indéniable. Son amitié avec Maiakovski et d’autres formalistes russes a pro-
fondément marqué sa création. Elle confiait & plusieurs reprises que c’éta-
it Maxime Gorki qui I’avait encouragée a écrire (Delranc-Gaudric 2020). 11
convient également de souligner ses liens avec les poetes surréalistes francais,
dont elle fut proche, et parmi lesquels elle se distingue comme 1’une des rares
femmes de lettres a avoir interprété les idées de ses collégues surréalistes
(Mladenovi¢ 2020 : 187-199).

Par ailleurs, au cours de 1’entre-deux-guerres, Triolet méne un travail de
traduction particuliérement fécond, tant du frangais vers le russe que dans le
sens inverse (Mladenovi¢ 2021). Cet exercice exigeant contribue a renforcer
sa maitrise de la formulation de la pensée. Il importe de rappeler que ses gofits
littéraires, résolument éclectiques, ne se limitent pas aux auteurs classiques
russes et frangais. Triolet appréciait également le théatre (Triolet 1981), ainsi
que des ceuvres de tonalité plus 1égere, notamment les nouvelles et les romans
policiers. Dans sa maison de Saint-Arnoult-en-Yvelines, elle possédait une
étagére dédiée a ce type de littérature, qu’elle considérait comme un sédatif
lors de ses insomnies. Elle décrit cette inclination littéraire de la maniére sui-
vante : « Lisant ces livres, cela devient une espéce de jeu, et I’on se surprend
a se demander si 1’on serait capable de commettre un crime parfait » (Triolet
1961 : 3). Enfin, il faut noter que I’ceuvre romanesque d’Elsa Triolet se cara-
ctérise par une intertextualité foisonnante. L’écrivaine cite fréquemment de
grands auteurs dans ses romans ; ses personnages, comme ceux des romans
1 La thése sous le titre « Les guerres d’Elsa Triolet : romans, nouvelles, articles (1945-1957) »,

soutenue en co-tutelle, I’Université de Poitiers et I’Université de Novi Sad a été soutenue au mois
de mars 2023.

201



Velimir Mladenovi¢

Le Cheval roux, Luna-Park ou Le Grand Jamais, lisent souvent les mémes
ceuvres qu’elle.

2. Fondements d’une pensée critique : entre esthétique et engage-
ment

Pour analyser la spécificité de la critique littéraire chez Elsa Triolet, nous
adoptons une approche historico-discursive croisant [’analyse littéraire,
I’histoire des idées et les apports de la sociocritique. Cette perspective permet
de montrer que sa pratique critique ne reléve ni d’une subjectivité flottante ni
d’un simple commentaire esthétique, mais qu’elle s’inscrit dans un systéme
de pensée structuré, profondément enraciné dans les fondements du marxisme
tel qu’il s’est diffusé en France au XXe siécle. La lecture trioletienne repose
sur plusieurs piliers constitutifs de la critique marxiste : primauté accordée
au contenu idéologique, attention portée aux rapports de classe et aux conflits
sociaux, inscription de I’ceuvre dans un contexte historique, et conception de
la littérature comme outil de transformation du réel. Dans cette optique, ses
critiques visent a dévoiler les tensions politiques et sociales présentes dans
les textes, tout en mettant en évidence leur potentiel d’émancipation. C’est
pourquoi, Triolet revendique une littérature du réel, tournée vers les enjeux
de son temps.

Notre analyse s’inscrit dans la filiation théorique des grandes figures de la
critique marxiste du XXe siecle, telles que Georg Lukacs, Lucien Goldmann,
Pierre Macherey ou encore Bertolt Brecht, tout en intégrant les perspectives
renouvelées proposées par les études contemporaines sur la critique littéraire
engagée en France (Dumont et Fondu et Véron 2018). Ces penseurs ont en
commun de concevoir la littérature non comme un artefact autonome, clos
sur lui-méme, mais comme un produit historiquement et socialement situé,
traversé par des forces idéologiques et politiques. Dans cette perspective,
I’ceuvre littéraire est percue comme un lieu de médiation entre le réel et sa
représentation symbolique. Elle est structurée par un ensemble de contradi-
ctions internes qui renvoient a des tensions extérieures : luttes de classes,
conflits de valeurs, rapports de domination. C’est dans ce cadre que Pierre
Macherey affirme que « le réle de la critique n’est pas d’expliquer I’ceuvre a
partir d’elle-méme, mais de la replacer dans un horizon conflictuel ou se jo-
uent les rapports entre 1’esthétique, le politique et 1’idéologique » (Macherey
2001 : 23). Dés lors, la lecture critique ne consiste pas a dégager un « message
» explicite, mais a analyser la maniére dont une ceuvre se positionne, cons-

202



Lire pour comprendre le monde...

ciemment ou non, dans un champ de forces contradictoires. C’est précisément
dans cette lignée que s’inscrit Elsa Triolet. Sa critique ne vise jamais une con-
templation détachée de la forme : elle mobilise systématiquement I’histoire,
les luttes sociales, les idéologies et les engagements collectifs pour interpréter
I’objet littéraire. L’approche critique de Triolet peut également étre rappro-
chée de ce que Louis Althusser et Pierre Macherey ont désigné sous le nom de
lecture symptomale (Vincent 1993 : 67-70). Cette méthode, issue du marxi-
sme structuraliste, propose de lire non seulement ce que le texte dit, mais sur-
tout ce qu’il ne dit pas : ses silences, ses absences, ses contradictions internes.
Il s’agit de dévoiler les «non-dits» idéologiques, ces lacunes qui marquent les
limites de la conscience politique de ’auteur et révelent les impensés d’une
époque. Comme le formule Macherey : « il faut que quelque chose manque
a I’ceuvre pour qu’elle soit lisible » (Macherey 2001 : 23). Cette lecture en
creux, attentive aux ruptures, aux décalages, aux refoulements narratifs, per-
met a Triolet de détecter les lignes de fracture idéologique qui traversent les
ceuvres qu’elle commente. Cette capacité a articuler les enjeux formels et
politiques confére a sa critique une densité rare dans la presse littéraire de son
époque. Elle parvient a conjuguer rigueur analytique et engagement, érudition
et clarté, tout en restant sensible aux tensions esthétiques qui structurent les
récits. Ainsi, chez Elsa Triolet, la critique devient non seulement un acte de
lecture, mais aussi un acte politique et intellectuel a part entiére, une manicre
de penser le monde a travers les formes qui le racontent.

Notre article s’appuie sur un corpus de textes critiques publiés entre 1938
et 1970 dans la presse littéraire francaise, en examinant les références qu’Elsa
Triolet fait aux écrivains engagés, aux événements historiques majeurs (tels
que la Résistance, la période apres la guerre ou la Guerre froide), ainsi qu’aux
débats relatifs a la fonction sociale de 1’art. Nous analysons la maniére dont
Triolet développe une lecture dialectique des ceuvres, en mettant en évidence
les mécanismes narratifs susceptibles de véhiculer ou d’interroger des idéolo-
gies. Sil’on sait qu’elle a abondamment écrit sur la poésie, sur le théatre, ainsi
que sur les grands auteurs classiques russes et les écrivains soviétiques con-
temporains, ces dimensions de son ceuvre critique ne seront pas traitées ici.
Nous avons choisi de nous concentrer exclusivement sur ses écrits consacrés
a ses contemporains francais et leurs textes en prose, qui nous semblent par-
ticuliérement révélateurs de sa pensée critique. Ces textes serviront de point
d’appui pour micux comprendre la singularité de son positionnement intelle-
ctuel et littéraire dans le champ littéraire francais du XXe siécle.

203



Velimir Mladenovi¢

3. Une critique ancrée dans son époque:
Elsa Triolet face aux romans contemporains

3.1 Littérature et Résistance : entre mémoire et responsabilité

Le public, c¢’est I’inconnu, c¢’est la bouteille a I’encre, c¢’est la nuit.
L’écrivain pousse sa chanson, et c’est tout ce qu’il a a opposer aux dangers
qui le guettent dans le noir. Une chanson, ¢’est dérisoire!

C’est de la viande dure qu’il faudrait jeter dans la mer.

(Triolet 1948a : 13)

Elsa Triolet envisageait la littérature comme un geste public, exposé, risqué
—un acte fragile dans un monde souvent indifférent ou hostile. Sa conception de
I’art dépasse les frontieres du roman et s’étend a toutes les formes d’expression :
musique, théatre, peinture, architecture. Elle affirme que « I’art est le précurseur
des temps a venir » et que « I’art peut étre plus que contemporain ; il a le pouvoir
de faire avancer son époque » (Triolet 1965a : 6). Cette perspective situe I’artiste
non pas en retrait du monde, mais au coeur de son évolution, en interaction con-
stante avec les tensions sociales et historiques. Triolet congoit I’écrivain comme
un étre exposé€, vulnérable, a la merci du regard public et de ses jugements : « Il
I’expose a la calomnie, a la diffamation, a la mauvaise interprétation, a la mauva-
ise foi, a la sottise. [...] Il faut étre deux pour qu’elle [I’ceuvre] apparaisse : celui
qui I’a créée ; celui qui la regarde ou la lit » (Triolet 1948a :12). Cette relation
dialectique entre création et réception fonde sa vision de la critique littéraire com-
me médiation essentielle.

Dans cette optique, Triolet propose une typologie lucide des écrivains, distin-
guant ceux qui n’écrivent que par réflexe autobiographique, ceux qui maitrisent
leur art sans profondeur émotionnelle, et enfin, ceux capables de susciter une
véritable émotion littéraire. Cette dernicre catégorie, selon elle, se rapproche de
I’essence artistique, 1a ou la technique rencontre 1’inspiration: « Le métier, le
travail, le raisonnement peuvent suppléer a I’inspiration, mais pas la provoquer »
(Triolet 1948a : 15). S’inscrivant dans une tradition critique profondément ancrée
dans la lecture du réel, Triolet défend une conception exigeante de la littérature,
qu’elle considére comme une forme de vérité sensible. La critique, selon cette
perspective, ne se limite pas a une évaluation esthétique, mais se présente comme
un exercice de dévoilement : elle révéle les enjeux souterrains des textes et ac-
compagne le lecteur dans une compréhension plus fine de I’ceuvre. En cela, elle

204



Lire pour comprendre le monde...

rejoint une définition de la critique littéraire comme activité a la fois immédiate
et existentielle : «un rapport immédiat a I’ceuvre » et « une des formes essen-
tielles d’une vaste enquéte sur I’homme» (Rebérioux 1967 : 3). Nombre de ses
textes critiques témoignent d’un engagement intellectuel direct face aux ceuvres
de ses contemporains, souvent rédigés comme réponse vive a une lecture récente.
Elle-méme reconnait : « Je ne peux pas parler au gré de mes lectures, mais pe-
ut-étre, quand méme, y a-t-il la déja un choix de thémes, héroiques et quotidiens,
qui donne une vue plus générale de ce qui préoccupe de nos jours ceux qui écri-
vent » (Triolet 1957 : 5).

Fidele a sa rigueur, Triolet n’hésite pas a dénoncer les effets déléteres de la
mauvaise critique : « Il y a encore moins de bons critiques qu’il n’y a de bons
écrivains [...] Les mauvais critiques sont dangereux comme les médecins qui se
trompent de diagnostic » (Triolet 2012 : 95). La critique véritable est celle qui
éclaire 1’ceuvre, la rend lisible, la situe ; elle est, pour Triolet, aussi essentielle
que la création elle-méme. Son attachement a la lecture comme acte vital est sans
équivoque : « Je crois en la vertu de la lecture autant qu’on puisse croire a quelque
chose » (Triolet 1961 : 3). Elle précise : « Il n’existe pas d’art plus efficace (Trio-
let, 1961 : 3) », tout en soulignant qu’elle emploie ici le mot efficace non dans un
sens utilitaire, mais comme synonyme de nécessité.

C’est dans cette posture intellectuelle que se déploie 1’activité critique d’Elsa
Triolet, entamée dés la fin des années 1930 dans la presse frangaise. A travers une
série d’articles publiés notamment dans Ce Soir? elle engage un dialogue lucide
et sans concession avec les productions littéraires de son époque.

L’un de ses premiers textes critiques de ce type parait en 1938, sous le titre «
La bosse en dedans », et témoigne déja d’un regard acéré sur le roman contem-
porain. Dans cet article, Triolet écrit a propos du troisiéme roman de 1’écrivain et
metteur en scéne Jean Paul Le Tarare, Moi, un nain, publié chez Denoél la méme
année :

« Jean Paul Le Tarare a écrit un livre qui s’appelle : Moi, un nain. C’est la vie d’un

nain, au cirque, au music-hall, parmi de jolies filles, de copains, avec le Paris théatral

et ses dessous. Le calvaire du nain, la cruauté des passants, son trop grand amour,
désespéré des belles filles, I’amertume devant des hommes médiocres et soi-disant

“normaux”. Car, dit le nain : « Nous autres, nous ne trompons pas le monde, comme

tous ceux qui ’ont en dedans, leur bosse. » (Triolet 1938 : 2)

Ce roman met en scéne la vie d’un nain dans les milieux du cirque et du théatre
2 Dans I’entre-deux-guerres, Elsa Triolet publie plusieurs articles dans L’Humanité, et Ce Soir,

notamment des textes sur les écrivains et sur I’art, ainsi que des reportages. Elle fait également
paraitre en 1938 son premier roman écrit en frangais, Bonsoir, Thérése, aux éditions Denogl.

205



Velimir Mladenovi¢

parisien, confronté a ’humiliation sociale, a I’injustice du regard des autres et a
I’impossibilité de 1’amour. Triolet n’en propose pas un résumé traditionnel, de
dévoiler I'intrigue, préférant en dégager une lecture allégorique et sensible. Cette
posture révele déja une premiere originalité de sa critique : a la fois subjective et
empathique, mais aussi rigoureusement structurée selon les lignes d’une analy-
se idéologique. Dans son commentaire, Triolet oppose la lucidité du personnage
principal — un nain — a la médiocrité des « normaux », dans un renversement des
hiérarchies sociales et morales qui n’est pas sans rappeler certaines approches
critiques d’inspiration marxiste : dénaturalisation des normes, dévoilement de
la cruauté quotidienne, remise en cause des valeurs dominantes. En ce sens, sa
lecture s’inscrit dans une perspective politique implicite, qui dépasse la simple
chronique littéraire. Loin d’une critique purement informative ou descriptive, Tri-
olet cherche a « extraire I’essence » de 1’ceuvre, selon ses propres termes, pour en
proposer une interprétation empreinte d’une profonde sensibilité sociale et d’une
attention soutenue aux figures marginales :
« Ce livre est poignant d’humanité, car il dit ce que nous taisons. Comme si lui, le
nain, n’avait de toute facon rien a perdre, tandis que nous, nous essayons de cacher
notre handicap par respect humain, par orgueil, par pudeur. Nous sommes tous, un peu,
des nains, d’une fagon, ou d’une autre... Mais nous I’avons en dedans, notre bosse. »
(Triolet 1938 : 2)

Elsa Triolet avait déja, deés la guerre, manifesté un intérét pour une écriture du
quotidien, a travers sa lecture du roman Pierrot mon ami de Raymond Queneau,
qu’elle commente en 1943 dans Poésie 43. Dans ce texte, elle brosse un portrait
mi-ironique du protagoniste, un jeune homme lunetteux, amateur de PMU et de
jeux a sous, qui semble incarner cette « vie de bistrot » que Triolet lit comme un
symptome social : « ces jeux automatiques infernaux qui vous pompent une fortu-
ne, vingt sous par vingt sous » (Triolet 1943). A travers le personnage de Pierrot,
elle pergoit un reflet du monde moderne, un univers dérisoire mais révélateur, ou
I’aliénation douce remplace les grands récits. Le regard de Triolet n’est ni con-
descendant ni moqueur : il traduit une attention profonde aux figures marginales,
aux existences réduites a leur fonction dans 1’économie du loisir. Cette lecture,
marquée par une sensibilité politique discréte mais présente, montre combien elle
est capable de s’emparer d’une mati¢re apparemment légére pour en extraire une
critique des rapports sociaux.

Aprés la Seconde Guerre mondiale, a laquelle elle a activement participé dans
le cadre de la Résistance, Elsa Triolet adopte une posture critique marquée par

206



Lire pour comprendre le monde...

une inquiétude croissante face a 1’avenir de I’humanité et a la possibilité d’un
nouveau conflit mondial®. Cette préoccupation transparait non seulement dans
ses fictions, mais aussi dans ses interventions journalistiques ou elle analyse les
ceuvres littéraires a travers le prisme de leur portée sociale et historique. Dans ces
années d’aprés-guerre, Triolet adhére de maniére explicite a 1’esthétique pronée
par le Parti communiste frangais, qui encourage la valorisation des ceuvres dites
« progressistes », celles qui mettent en lumicre la lutte des héros collectifs, la
mémoire de la Résistance et I’histoire nationale*. Cette ligne critique s’inscrit
dans ce que I’on peut appeler selon les critiques, un « usage politique des enjeux
littéraires » (Dumont et Fondu et Veron 2020 : 203).

Le 3 juillet 1945, I’ Académie Goncourt attribue exceptionnellement le prix pour
deux années, incluant ’année 1944. Elsa Triolet devient ainsi la premiére femme a
recevoir le prix Goncourt, pour son recueil de nouvelles « Le Premier accroc cotite
deux cents francs », aux cotés de Jean-Louis Bory, récompensé pour Mon village
a l’heure allemande®. Ces deux ceuvres ont en commun d’aborder la période de
I’Occupation et de la Résistance, des thématiques centrales pour Triolet, tant dans
son ceuvre que dans sa vision du role de la littérature dans la société. L’année sui-
vante, Elsa Triolet est I’une des rares critiques &8 commenter publiquement le roman
de Bory, resté jusque-la sans véritable réception critique®. Dans un article publié
dans la revue Europe, Triolet met en valeur la puissance morale de ce roman et la
maturité inattendue de son jeune auteur: « Pour s’en sortir, avoir I’esprit et la faveur
de la Résistance que nous sommes quelques-uns a pleurer aujourd’hui, il fallait
avoir du talent » (Triolet 1949 : 103). Sa lecture insiste sur les qualités narratives
du texte, notamment 1’usage habile des monologues intérieurs et le dynamisme des
dialogues, sans pour autant négliger la construction idéologique du récit : « L’au-
teur s’en est sorti. Malgré les artifices littéraires. [...] Cela donne de 1’unité au livre,
cela lui donne toutes les qualités de I’auteur, de la gaieté, de I’humour, un point
d’observation, de I’image, des moyens d’écrivain, et une jeunesse débordante »

3 Cette angoisse devient chez Elsa Triolet une obsession récurrente, présente dans la plupart de ses
romans, de ses articles et plus largement dans lensemble de ses engagements littéraires et intellec-
tuels. (Mladenovic¢ 2022, Lewis 1986)

4 Aragon, Elsa Triolet, Pierre Daix, ainsi que certains responsables du Parti communiste frangais,
élaborent alors leur vision d’une littérature progressiste. Sans entrer ici dans le détail, rappelons
qu’Elsa Triolet joue a cette époque un role actif dans la « Bataille du livre », mouvement visant a
promouvoir une littérature engagée, notamment les classiques. (Lazar 1986)

5 Jean Louis Bory recoit le prix Goncourt, URL : https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/
afe86003369/jean-louis-bory-recoit-le-prix-goncourt

6  Pour en savoir plus sur ce prix dans les années d’aprés-guerre, «Les polémiques du Goncourt
de 1922 a 1949 » URL : https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/du-cote-de-chez-
drouant/le-goncourt-de-1922-a-1949-2163718

207



Velimir Mladenovi¢

(Triolet 1949 :103). Ce commentaire illustre une forme d’engagement critique ou
I’analyse stylistique se double d’un appel a la mémoire collective. Triolet regrette
le désintérét croissant du public pour la période de la Résistance et insiste sur la
nécessité de perpétuer cette mémoire par la littérature : « Si ce livre avait paru dans
I’illégalité, on aurait sans doute crié¢ au chef-d’ceuvre. [...] Et pourtant, on serait
confondu d’apprendre combien de Frangais n’ont aucune idée de ce que c’était que
la Résistance [...] Ce sont les mémes qui trouvent que les histoires sur la Résistance
ont fait long feu » (Triolet 1949 : 104). En conclusion, elle place sur Jean-Louis
Bory une responsabilité éthique et artistique : « Je considérerai que c’est une tra-
hison de sa part que de ne pas devenir un écrivain de premier ordre, a la barbe de
ceux qui essayent de désaronner ce trés jeune cavalier » (Triolet 1949 : 104). A
travers cette critique, E. Triolet illustre une pratique littéraire pleinement investie
dans les enjeux idéologiques, ou la littérature devient le vecteur d’un combat pour
la mémoire, la vérité historique et la dignité des récits populaires. Son approche
conjugue engagement politique et exigence esthétique, caractéristiques majeures
d’une critique littéraire d’obédience marxiste.

Des les débuts de la Guerre froide, Elsa Triolet affirme une position nette dans
un monde divisé. Tout en restant fidéle a ses engagements, elle se pose en intelle-
ctuelle ouverte au dialogue, attachée a 1’idée d’une compréhension possible entre
les deux blocs. Cette tension entre engagement et ouverture traverse I’ensemble
de ses prises de position, qu’il s’agisse de ses articles, de ses interventions en
conférences, ou de ses textes littéraires. En tant que critique littéraire, Triolet ma-
nifeste une préférence pour les auteurs soviétiques et frangais contemporains, au-
xquels elle accorde une visibilité constante. Ce choix n’est pas neutre : il s’oppose
explicitement & ce qu’elle percoit comme une infiltration de la culture de masse
américaine, qu’elle juge nuisible a la conscience littéraire et politique du lectorat
frangais. (Lazar 1986 : 37-50)

En 1949, I’écrivaine publie un article intitulé « Enfant du siécle », consacré a
la premiere ceuvre romanesque de son ami et compagnon de la Résistance, Claude
Roy. Le roman, La nuit est le manteau des pauvres, écrit entre 1946 et 1947 et
publié chez Gallimard en 1948, met en scéne une protagoniste amnésique, Ma-
ria, figure a la fois allégorique et profondément humaine. A travers son errance
sans mémoire a travers I’Europe en guerres, de la guerre civile espagnole aux
bombardements de juin 1940 en France, elle incarne la dépossession, la douleur
historique, et la perte d’identité collective. Triolet percoit ce roman comme une
ceuvre d’une intensité émotionnelle rare : « Emouvant et rapide, comme une de
ces douleurs fulgurantes qui vous traversent le corps (Triolet 1948b : 4). » Elle

208



Lire pour comprendre le monde...

s’attarde particulierement sur la complexité de 1’héroine, qui devient pour elle
une figure de notre temps, porteuse de la violence du siécle et de ’amnésie des
peuples. A travers cette lecture, Triolet articule une vision profondément poli-
tique de la littérature : le roman n’est pas seulement récit, mais symptome, le
témoin de I’histoire en train de se faire, et miroir de 1’aliénation moderne :
« Maria, personnage central du roman, apparait dans la vie de celui qui est le premier
personnage, au moment méme o, jeune prisonnier évadé, il est a nouveau libre. 11 la
trouve comme un nouveau-né abandonné sur une banquette de train qui va a Paris.
Il la regarde dormir, elle est belle. Sur le quai de la gare, elle s’évanouit de faim,
dira le docteur. Mais quand elle reviendra a elle, a I’hopital, elle n’aura plus de passé
qu’un passé qui vient de naitre. Les médecins s’efforceront vainement de lui rendre ses
attaches. Maria parle plusieurs langues, ce qui élargit encore le champ des recherches.
Les biographies éclairent sur une Maria espagnole, italienne, frangaise, anglaise, etc.,
etc., et ménent a la Maria trouvée dans le train... [...] Le théme est si vaste, tout ce que
I’auteur sait, tout ce qu’il peut, son talent et ses connaissances du monde, qu’il faut
regretter le roman-fleuve qu’il n’a pas écrit. » (Triolet 1948b : 4)

3.2 Voix féminines et subjectivités : Colette, mémoire et intimité

En 1949, Elsa Triolet consacre dans la revue Europe un article a la récen-
te parution d’un ouvrage de I’écrivaine qu’elle admirait profondément, Colette.
Ecrivaine pionniére dans I’exploration de soi a travers la littérature, souvent qua-
lifiée de précurseur de 1’autofiction, Colette fut également une figure importante
du féminisme frangais. Simone de Beauvoir la considérait méme comme « le seul
grand écrivain femme »”. A cette époque, Colette publie Le Fanal bleu, 1’un de
ses derniers ouvrages, recueil de souvenirs et méditation sur la vieillesse et la
mémoire. Triolet y voit une ceuvre d’une grande intimité, un livre-monde, une
ceuvre a part dans la littérature francaise contemporaine. Dans son commentaire,
Elsa Triolet adopte une posture mélant admiration et réserve pudique. D’entrée
de jeu, elle confesse 1’état émotionnel dans lequel la lecture du texte 1’a plongée
: « Je me suis trouvée abimée dans un état mi-veille, mi-songe, et préte a la plus
intime des critiques » (Triolet 1949 : 162). Le ton est donné : la critique ici n’est
pas au sens analytique ou évaluatif du terme, mais bien une tentative d’entrer
dans la texture méme de 1’ceuvre, a travers une expérience sensorielle et affective.
Triolet précise :
m Colette », par Nicolas Mathieu, Jeanne Cherhal, Chantal Thomas...URL :

https://www.nouvelobs.com/bibliobs/20230122.0BS68600/pour-l-amour-de-colette-par-nico-

las-mathieu-jeanne-cherhal-chantal-thomas.html « « Colette n’a jamais voulu que regarder, jouir,

décrire; elle ma rien affirmé, rien nié ; elle ma rien cherché a changer ; elle n'a jamais tenté de se
justifier.» (Beauvoir 2018: 728)

209



Velimir Mladenovi¢

« Je dis, critique, pour, euphémisme, comme si j’allais me permettre de critiquer
Colette, comme si le mieux n’était pas I’ennemi du parfait, comme si le miracle n’était
pas ’ennemi du prodige. J’étais donc 1a, écoutée dans un abime, entre la veille et le
songe... plus haut, j’ai écrit, machinalement, je me suis trouvée abimée... Ma main
a trouvé le mot qui convenait pour son double sens de profondeur sans fond et de
détérioration. Je n’aime pas les objets abimés... » (Triolet 1949 : 163)

Cette réflexion sur le mot « abimé » ouvre une méditation plus large sur la mé-
moire, le passé, la fragilité de 1’objet littéraire, et les réminiscences personnelles
que le Fanal bleu fait surgir. La lecture de Colette devient ici le déclencheur d’un
retour intime:

« A cause du Fanal bleu, il ne s’agissait plus de la seule détérioration, il s’agissait aussi

de ces moments ou le passé revient et se transforme en présent, ot le flot des souvenirs

vous bouscule au point que 1’on ne sait plus ou I’on en est. [...] ou la voix d’un ami

depuis longtemps mort me parlait de I’intérieur d’un phono... » (Triolet 1949 : 163)

Elsa Triolet rend hommage a I’art de Colette, capable de transformer le parti-
culier en universel, I’intime en expérience partagée. L’écrivaine célébre ainsi la
puissance sensorielle de cette prose : « Le monde de Colette est tout un monde
qu’elle fait vivre en trompe—1’ceil, en trompe le nez et oreille. On peut aussi le
toucher de la main. C’est prodigieux » (Triolet 1949 : 163). Si Colette crée un
monde a elle, cela ne suffit pas toujours a embrasser la totalité¢ du réel : « Et po-
urtant, tout un monde n’est pas le monde, et il n’y a que les deux premicres pages
qui vous fassent passer du particulier au général » (Triolet 1949 : 163). A travers
ce commentaire, Elsa Triolet articule une conception exigeante de la littératu-
re : celle-ci doit non seulement transmettre une expérience sensible, mais aussi
interroger le réel, dépasser I’individu pour parler a la collectivité. Son approche
reste ainsi cohérente avec une vision engagée de 1’écriture ou I’ ceuvre littéraire est
toujours évaluée en fonction de sa capacité a faire écho a I’histoire, a la société,
et a la mémoire commune.

3.3 Triolet face aux mutations du roman contemporain
L’année 1957 revét une importance particuliére dans le parcours intellectuel
et littéraire d’Elsa Triolet, notamment en raison de la publication de son roman Le
Monument, ceuvre marquante et le premier texte en littérature francaise, qui abor-
de de front les secousses idéologiques de la déstalinisation. (Rouch 2001) Dans
ses écrits critiques publiés a la méme époque, Triolet revient a plusieurs reprises
sur cette année charniere, qu’elle identifie comme un tournant pour la littérature

210



Lire pour comprendre le monde...

frangaise contemporaine®. Elle écrit ainsi : « Si la littérature ressemblait au vin,
on rechercherait pour le roman ’année 1957, une bonne année, aussi parce que
c’est en 1957 que le roman semble marquer un tournant abandonnant soudain la
mode fangeuse des années d’aprées 1’occupation » (Triolet 1957 : 1). Consciente
des bouleversements politiques qui traversent le monde intellectuel communiste,
Triolet accorde une place centrale a la littérature dans les débats idéologiques
de son temps. Le roman redevient a ses yeux un médium essentiel, un carrefour
entre pensée individuelle et mouvement historique : « Le livre devenu a nouveau
ce point névralgique, que représente 1’intersection de la pensée de 1’auteur et un
aspect de la vie, de I’écriture et de ce qu’elle exprime, du talent et du quelque
chose a dire » (Triolet 1957 : 1).

Dans ce contexte, Triolet valorise certains textes récents pour leur capacité
a saisir ’esprit d’une époque marquée par 1’aprés-XXe Congrés du Parti com-
muniste’. Elle cite ainsi Les Embarras de Paris de son ami Pierre Daix (1956),
mais aussi Rue du Havre de Paul Guimard, roman couronné par le prix Interallié
en 1957. Ce dernier trouve grace a ses yeux pour sa capacité a individualiser les
masses anonymes et a mettre en scéne le chaos contemporain : « [Le roman]
donne a la foule de La rue du Havre un visage, des visages qui cessent d’étre
anonymes, et il essaye de guider le destin dans le brouillard et la hate des trains
a prendre...» (Triolet 1957 : 5) Dans son article « L’art imprévisible ou le roman
d’aujourd’hui », elle dresse un panorama des tendances du roman contemporain
a travers ’analyse des prix littéraires majeurs. Si elle reproche au Prix Goncourt
son désintérét croissant pour les thématiques de guerre, elle souligne la curiosité
du Prix Femina pour ces thématiques demeurées sensibles. Quant au Prix Re-
naudot attribué a Michel Butor pour son roman La Modification, elle en salue
I’audace formelle :

« Quant au prix Renaudot a Michel Butor, le bien couronné, son livre est particulier, a

cause, justement, de ce qu’il a de profondément quotidien. Un réalisme physiologique,

obtenu par des moyens lents et patients, comme est obtenue la vision minutieuse d’un

8  Dans Iévolution de la pensée politique et esthétique d’Elsa Triolet, cette année inaugure une nou-
velle ére: son roman Le Monument, salué par la critique et comparé par Aragon a La Princesse
de Cléves, est le premier dans lopus de Triolet ot Staline napparait plus sous un jour favorable.
(Mladenovi¢ 2024a)

9  Le XX® Congrés du Parti communiste de I"'Union soviétique (14—25 février 1956) constitue un
tournant majeur de I'histoire politique du XXe siécle. Lors de ce congres, Nikita Khrouchtchev
prononce son célébre « rapport secret » dénongant le culte de la personnalité et les crimes de
Staline. La révélation de ces abus provoque une onde de choc au sein du mouvement commu-
niste international, en particulier parmi les intellectuels et écrivains frangais, et marque le début
du processus de déstalinisation en URSS et en Europe de I'Est.

211



Velimir Mladenovi¢

train, du compartiment avec ses voyageurs dans lequel le héros du livre fait son voyage
de Paris a Rome. » (Triolet 1957 : 5)

A travers ces analyses, Triolet se fait témoin de 1’émergence de nouvelles
sensibilités romanesques. En 1958, elle approfondit sa réflexion sur ces mutations
dans I’article « Qu’est-ce que 1’avant-garde en 1958 », ou elle aborde la question
du Nouveau Roman. Elle en observe la fragmentation et les contradictions inter-
nes :

«Ainsi, actuellement, une tendance se fait jour en France, chez certains écrivains : cette

tendance donne dans le roman la primauté a I’objet. Tendance encore incohérente, et

qui n’est pas encore et ne sera peut-étre jamais une avant-garde organisée. [...] Il ne
s’agit pas pour Butor [...] de supprimer 1’analyse de I’homme, [...] tandis que Robbe-

Grillet aspire a supprimer dans le roman, et I’homme et I’histoire, au profit de I’objet. »

(Triolet 1958 : 5)

Triolet ne rejette pas d’emblée cette modernité littéraire, mais elle en interroge
les tensions. Elle reconnait chez Butor une esthétique descriptive qui réinscrit la
présence humaine au cceur méme des objets, tandis qu’elle pergoit chez Rob-
be-Grillet une dérive formaliste susceptible d’aboutir a une déshumanisation du
roman.

Durant 1’Occupation, Elsa Triolet entretient une relation intellectuelle et hu-
maine avec Albert Camus, relation scellée par un geste crucial : ¢’est Camus qui
procure a Triolet et a son époux Louis Aragon de faux papiers, leur permettant
ainsi de poursuivre leurs activités clandestines. (Camus, Triolet 2023 et Mlade-
novi¢ 2024b) Bien que leur amitié se dissolve dans 1’aprés-guerre, en raison de
divergences idéologiques croissantes, Triolet n’interrompt jamais sa lecture de
I’ceuvre camusienne. Au contraire, elle continue de manifester une profonde ad-
miration pour sa pensée de 1’absurde, en particulier Le Mythe de Sisyphe, dont
elle s’inspirera dans son propre essai Le Mythe de la baronne Mélanie. L intérét
de Triolet pour Camus ne se limite pas a la lecture : elle assiste également a des
représentations théatrales fondées sur ses textes. Aprés avoir vu une adaptation
scénique de L Etranger, elle publie une critique dans laquelle transparait a la
fois ’admiration et 1’analyse pénétrante de cette figure héroique solitaire. Elle
identifie d’abord les vertus éthiques qui sous-tendent I’attitude du personnage
principal :

« Les qualités humaines de L’Etranger sont donc : le courage, puisqu’il refuse de

fermer les yeux sur le danger ; le sens des responsabilités, puisqu’il entend lui-méme

212



Lire pour comprendre le monde...

porter le poids qui lui est échu ; et le sens de I’honneur, puisqu’il entend vivre suivant
sa vérité. [...] Les tortures de son esprit révolté qui constatent ses limites et son
impuissance, qui n’a pour réponse a ses appels, a sa nostalgie de clarté que “le silence
déraisonnable du monde...” [...] son coeur qui n’a pas ce qu’il désire, qui a ses raisons

que la raison ne connait pas. » (Triolet 1960 : 1)

En soulignant le conflit entre lucidité rationnelle et douleur existentielle, Tri-
olet ne se contente pas de reproduire 1’analyse camusienne, mais y injecte une
tonalité affective et presque compassionnelle. Elle interpréte le refus du suicide
de Meursault non pas comme un pur acte de défi philosophique, mais comme un
consentement tragique & une vie dépourvue de sens transcendant : « L’Etranger
ne refuserait-il pas le suicide parce qu’il consent a vivre avec son mal ? [...] Ils
ne pensent pas au suicide parce qu’ils ont a vivre, une joie qui leur est donnée
comme le désir sexuel » (Triolet 1960 : 1). Triolet conclut son commentaire en
mettant en avant une qualité essentielle du héros camusien : ’intelligence, qu’elle
définit comme moteur d’un dépassement de 1’absurde par la conscience méme de
celui-ci : « Et j’allais oublier une qualité essentielle de 1’Etranger : I’intelligence.
[...] Il prétend en gardant constamment conscience de 1’absurde, sans aucun seco-
urs, sans le moindre espoir [...] faire du défi qu’il jette a I’absurde une passion qui
constitue alors une raison de vivre » (Triolet 1960 : 4).

A travers cette lecture, Elsa Triolet ne rompt pas avec ses principes critiques
issus de son engagement marxiste, mais démontre une capacité d’ouverture vers
une littérature existentielle, ou I’homme, méme privé de transcendance, lutte pour
maintenir sa dignité. La figure de Meursault, bien qu’extérieure a toute diale-
ctique historique, devient pour elle le symbole d’une conscience douloureuse,
mais lucide, confrontée a I’injustice du réel.

3.4. Autobiographie, autofiction et construction du « je »

Dans ses chroniques littéraires des années 1950 et 1960, Elsa Triolet interroge
avec perspicacité les mutations de la forme romanesque contemporaine, notam-
ment la porosité croissante entre le je autobiographique et la fiction. Dans un
article intitulé « Les romans du jour », publié¢ en 1962 dans Les Lettres frangaises,
elle évoque plusieurs ouvrages récemment parus : Cygne sauvage de J.-L. Curti-
us, La Vie révée de F.-R. Bastide, La Soldat inconnu d’Héléne Permelin, Mobile
de Butor ou encore L’Horloge populaire de Nicole Verdes, et elle note que « toute
1’édition y paraissait a titre d’exemple » (Triolet 1962 : 1). Cette remarque traduit
une volonté de saisir, a travers une lecture transversale, les tendances émergentes

213



Velimir Mladenovi¢

du paysage littéraire frangais. Triolet s’attarde en particulier sur le roman La Vie
révée de Bastide, ou elle percoit un jeu subtil entre le vécu personnel et I’¢labora-
tion fictionnelle : « Avec quelle maestria, I’auteur passe du JE autobiographique
— lieu de naissance, date, adresse — au JE de la fiction, avec quelle dextérité, il
fait naitre la fiction quand méme de I’enfance authentique... » (Triolet 1962 : 5).

Cette analyse témoigne de son attention aux formes narratives ou le sujet se
construit entre authenticité vécue et invention littéraire. Triolet anticipe ainsi,
sans le nommer, ce que la critique théorisera plus tard sous le concept d’auto-
fiction (Mladenovi¢ 2024b). Dées 1975, Philippe Lejeune, dans Le Pacte autobi-
ographique, propose une distinction fondatrice entre 1’auteur, le narrateur et le
personnage, et montre comment leur fusion dans le récit a la premiére personne
engendre une tension propre a la littérature contemporaine. Bien que Triolet ne
mobilise pas ce vocabulaire, son commentaire révéle qu’elle saisit déja la com-
plexité d’un je hybride, a la fois référentiel et reconstruit, porteur d’une vérité
subjective qui dépasse la stricte restitution des faits. Elle se fait ainsi la lectrice
précurseur des dynamiques autoréflexives appelées a devenir structurantes dans
la littérature frangaise des décennies suivantes.

Cette conscience du travail de « fictionnalisation » se retrouve également dans
son article antérieur publié dans La Nouvelle Critique, ou Triolet insiste sur la
nécessité, pour 1’écrivain, de construire ses personnages avec la méme rigueur
qu’un comédien pénétrant un réle : « L’écrivain est comme un comédien qui, pour
se mettre dans la peau de son personnage, doit le comprendre a fond. [...] Roger
Martin du Gard, pour créer un de ses héros, [...] en écrit pour lui-méme la biograp-
hie compléte, de la naissance a la mort » (Triolet 1955 : 155). Ce passage souligne
le lien étroit qu’elle établit entre la profondeur psychologique d’un personnage et
I’effort méthodique de sa genése. Loin de toute improvisation, la littérature est
pour elle un art de la composition intérieure, une entreprise ou le je, qu’il soit
celui de I’auteur ou du personnage, doit étre fagonné, exposé a I’histoire, et mis
a I’épreuve du réel. Cette démarche s’accorde avec ce que 1I’on pourrait appeler
une conception « réaliste ¢largie » 10 du roman, ou la subjectivité devient un lieu
d’interrogation critique plutot qu’un simple miroir du vécu.

Vers la fin de sa vie, Elsa Triolet adopte une posture plus détachée a 1’égard de

10 Nous entendons par « réalisme élargi » une conception héritée de la tradition marxiste du réal-
isme, ol la représentation du réel ne se limite pas & la mimesis, mais integre les contradictions
sociales, les médiations idéologiques et la subjectivité historique. Voir a ce sujet : G. Lukdcs, The
Meaning of Contemporary Realism, London, Merlin Press, 1962 ; L. Goldmann, Pour une sociol-
ogie du roman, Paris, Gallimard, 1964 ; P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire,
Paris, Maspero, 1966)

214



Lire pour comprendre le monde...

la littérature contemporaine, non par désintérét, mais avec une liberté nouvelle,
affranchie des obligations critiques : « Cependant, je lis. Mais je lis exactement
comme je vais au théatre, c’est-a-dire d’une fagon parfaitement désintéressée.
Jamais pour quelque chose. Jamais dans 1’idée, par exemple, d’une critique, d’un
article a faire » (Triolet 1961 : 3). Cette prise de recul ne signifie nullement un
abandon de la réflexion littéraire. Au contraire, ses derniers romans, et en parti-
culier Le Grand Jamais (1965b) se présentent comme de véritables laboratoires
poétiques, ou s’¢labore une pensée métatextuelle sur les formes, les fonctions et
les devenirs de la fiction. Triolet y affirme avec force: « Le roman ne se contente
pas de courir parallelement aux événements, c’est un art — fiction, une réalité a
venir » (Triolet 1965a : 74). Le roman s’y voit doté d’un pouvoir projectif, ca-
pable non seulement de représenter le monde, mais d’en anticiper les possibles.
Refusant toute littéralité démonstrative, elle confie : « De tout temps, j’ai pensé
qu’il ne fallait pas nommer les choses dans un roman, mais les faire paraitre sans
les nommer. “Déclencher” I’imagination du lecteur » (Triolet, 1965a : 205). Ain-
si, la littérature n’enseigne pas ; elle fait advenir une expérience, une image, une
résonance. Enfin, Triolet insiste sur la nature historique du roman lui-méme, sur
sa nécessaire plasticité face aux mutations du réel : « C’est selon. Selon I’époque.
Le temps passe et avec lui les romans qui ne sont pas aux mesures des temps
nouveaux » (Triolet 1965a : 58). Cette remarque cristallise I’intuition fondatrice
de toute sa démarche critique : la forme romanesque n’a de sens que si elle reste
en dialogue avec son temps, capable d’en épouser les tensions, d’en traduire les
silences et d’en pressentir les ruptures.

4. Conclusion : De la lecture a I’action : ’héritage critique d’Elsa
Triolet

A travers I’analyse de ses chroniques, essais critiques et interventions littérai-
res, Elsa Triolet se révele comme une figure singuliere de I’intellectuelle engagée,
articulant constamment exigence esthétique et conscience historique. Loin d’un
exercice de pur commentaire, sa critique est une forme active de pensée, un lieu
ou I’écriture devient observation du réel, réflexion idéologique et engagement
envers la littérature comme instrument de transformation. Fidéle a ses convictions
marxistes, Triolet lit les ceuvres comme des produits historiques traversés par des
contradictions sociales. Elle mobilise une posture dialectique pour décrypter les
rapports entre forme et contenu, entre texte et contexte, entre sujet et structure.
Mais son regard ne se limite pas a une lecture dogmatique : elle reste sensible
a ’ambiguité des formes, aux tensions du style, a la singularité du langage. Sa

215



Velimir Mladenovi¢

capacité a intégrer les apports de la lecture symptomale, a percevoir les non-
dits idéologiques, et a révéler les fractures internes des récits, 1’inscrit dans une
tradition critique d’une rare exigence théorique. En parcourant les textes qu’elle
consacre a Camus, Bastide, Bory, Colette, ou encore Butor, on découvre une pen-
sée qui cherche sans relache a rendre compte de la complexité du monde a travers
celle de la fiction. Triolet ne sépare jamais la littérature de la vie, ni la lecture de
I’action. Pour elle, critiquer, c’est éclairer, c’est prendre position, ¢’est inscrire
I’ceuvre dans un champ de tension ou se joue, toujours, quelque chose de plus
vaste que I’art lui-méme : la vérité d’une époque, la voix des vaincus, le devenir
de ’humanité. Ainsi, son activité critique ne saurait étre reléguée a une fonction
secondaire ou auxiliaire de sa production romanesque : elle constitue un espace
d’élaboration intellectuelle a part entiére, ou se croisent sa sensibilité littéraire, sa
lucidité politique et sa vision du rdle de I’écrivain dans la cité. En cela, Elsa Trio-
let s’impose comme une des grandes figures de la critique littéraire du XXe siecle,
dont la pertinence, 1’éthique et la clairvoyance résonnent encore aujourd’hui.

216



Lire pour comprendre le monde...

Bibliographie

Beauvoir 2018 : S. de Beauvoir, Le Deuxieme Sexe, tome II, Paris : Gallimard,
coll. « Biblioth¢que de la Pléiade ».

Jean-Louis Bory recoit le prix Goncourt. In INA Eclaire Actu [Online], vidéo
d’archive, 1945.
https://www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/afe86003369/jean-louis-bory-reco-
it-le-prix-goncourt

Camus & Triolet 2023 : A. Camus & E. Triolet, L’Amitié en guerre. Une sélec-
tion de la correspondance d’Albert Camus et Elsa Triolet (1943—44), éd. N.
Blanchot & A. Caccia, Paris : Les Amis de la NRF.

Delranc - Gaudric 2020 : M. Delranc-Gaudric, Elsa Triolet, naissance d une
écrivaine, Paris, L’Harmattan.

Dumont, Fondu, Véron 2018 : L. Dumont, Q. Fondu, L. Véron, Marxisme et
critique littéraire, in : A. Burlaud & J.-N. Ducange (dir.), Marx, une passion
frangaise, Paris : La Découverte, 2018. ISBN : 9782707149077. HAL : hal-
02527567

Dumont, Fondu, Véron 2020 : L. Dumont, Q. Fondu, L. Véron, Retour sur
le dossier Lucien Goldmann : méthodes et héritages en sociologie de la
littérature, intervention dans le séminaire « Littérature et savoirs critiques »,
EHESS, Paris.

Goldmann 1964: L. Goldmann, Pour une sociologie du roman. Paris: Gallimard,
1964.

Lazar 1986 : M. Lazar, Les “batailles du livre” du parti communiste frangais
(1950—1952), in Vingtieme Siecle. Revue d’histoire, 10, 37-50.

Lewis, H. (1986). Elsa Triolet: The politics of a committed writer. Journal of
European Studies, 16(61), 1-9.

Lukacs 1962: G. Lukacs, The Meaning of Contemporary Realism. London:
Merlin Press, 1962.

Macherey 1966: P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire. Paris:
Maspero, 1966.

Macherey 2001 : P. Macherey, Pour une théorie de la production littéraire, Paris
: Frangois Maspero.

Mathieu 2023 : N. Mathieu, J. Cherhal, C. Thomas, Pour ['amour de Colette.
In Bibliobs [Online], 2023.https://www.nouvelobs.com/bibliobs/20230122.
0OBS68600/pour-l-amour-de-colette-par-nicolas-mathieu-jeanne-cherhal-
chantal-thomas.html

Mladenovi¢ 2020 : V. Mladenovié. Elsa Triolet et les surréalistes. Uzdanica,

217



Velimir Mladenovi¢

XVII(2), 187-199.

Mladenovi¢ 2021 : V. Mladenovié. « Un grand art modeste » : Elsa Triolet et le
probléme de la traduction. Philologica Jassyensia, 34(2), 181-192.

Mladenovi¢ 2022 : V. Mladenovi¢, Les guerres d’Elsa Triolet : romans, nou-
velles, articles (1945-1957), these de doctorat, Université de Novi Sad /
Université de Poitiers.

Mladenovié¢ 2024a : V. Mladenovié. La réception des romans d’Elsa Triolet dans
I’hebdomadaire Les Lettres francaises (1957-1968). Philologia, 22(1)187—
203. https://doi.org/10.18485/philologia.2024.22.22.11

Mladenovi¢ 2024b : V. D. Mladenovié. Les éléments autobiographiques dans le
roman Le Cheval Blanc d’Elsa Triolet. @uronowxu npeaneo, 51(2), 139—
153. https://doi.org/10.18485/fpregled.2024.51.2.9

Mourad 2007 : F.-M. Mourad, « Zola critique littéraire, entre Sainte-Beuve et
Taine », in Revue d’Histoire littéraire de la France, 107(1), janv.—mars,
88-103.

Le Goncourt de 1922 a 1949. In France Culture, émission Du coté de chez
Drouant [Online], 2023. https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/
du-cote-de-chez-drouant/le-goncourt-de-1922-a-1949-2163718

Rebérioux 1967 : M. Rebérioux. Critique littéraire et socialisme au tournant du
siecle. Le Mouvement social, n°59, 3-28.

Rouch 2001 : J. Rouch. L’artiste dans la tourmente de 1’Histoire : Le cas Elsa
Triolet. Romanic Review, 92(1-2), 29-43.

Triolet 1938 : E. Triolet, La bosse en dedans. Ce Soir, 25 nov., 2.

Triolet 1943 : E. Triolet, [texte non titré]. Poésie 43, n°12, mars—avril.

Triolet 1946 : E. Triolet, Le Prix Goncourt. Europe, n°1, 103.

Triolet 1948a : E. Triolet, Enfant du siécle. Les Lettres frangaises, n°202, 4.

Triolet 1948b : E. Triolet, Plaidoyer pour I’écrivain. Europe, juin, 12—17.

Triolet 1949 : E. Triolet, A cause du Fanal bleu. Europe, mai—juin, 162.

Triolet 1955 : E. Triolet, La littérature étrangére. La Nouvelle Critique, n°63,
mars.

Triolet 1957 : E. Triolet, L’art imprévisible ou le roman d’aujourd’hui. Les
Lettres francaises, n°700, 5.

Triolet 1958 : E. Triolet, Qu’est-ce qu’avant-garde en 1958. Les Lettres
francaises, n°716, 5.

Triolet 1960 : E. Triolet, Camus ou L’Etranger. Les Lettres frangaises, n°806, 1.

Triolet 1961 : E. Triolet, La lecture pour quoi faire. Les Lettres frangaises,
n°866, 3.

218



Lire pour comprendre le monde...

Triolet 1962 : E. Triolet, Les romans du jour. Les Lettres frangaises, n°947, 4—10
oct.,1, 5.

Triolet 1965a : E. Triolet, Entretien avec Pierre Daix. Les Lettres francaises,
n°1071, 6.

Triolet 1965b : E. Triolet, Le Grand Jamais, Paris : Gallimard.

Triolet 1981 : E. Triolet, Chroniques thédtrales, Paris : Gallimard.

Triolet 2012 : E. Triolet, L écrivain et le livre ou la suite des idées, Bruxelles :
Aden.

Vincent1993 : J.M — Vincent. La lecture symptomale chez Althusser in Sylvain
Lazarus (€d.), Politique et philosophie dans [’ceuvre de Louis Althusser,
Paris, PUF, 67-80.

219



Velimir Mladenovi¢

Velimir Mladenovié¢

CITATI DA BISMO RAZUMELI SVET: ELZA TRIOLE KAO
KNJIZEVNA KRITICARKA IZMEDU ANGAZOVANOSTI I ESTETIKE

Rezime

Ovaj rad analizira knjizevnokriticku delatnost Elze Triole kroz izbor njenih
tekstova objavljenih u francuskoj Stampi izmedu 1938. i 1970. godine. Cilj istra-
zivanja je da se ponovo sagleda znacaj i intelektualni domet njenog kritickog
opusa, koji je u velikoj meri ostao u senci njenog romansijerskog stvaralastva.
Pokazuje se da Triolet razvija autenti¢nu dijalekticku misao, u kojoj su estet-
ska forma i ideoloski sadrzaj nerazdvojni, ¢ime spaja umetnicku autonomiju sa
drustvenom odgovornoscu pisca. Metodoloski okvir rada zasniva se na socio-
kritiCkom pristupu i konceptu simptomatskog ¢itanja (lecture symptomale), in-
spirisanom teorijama Luja Altisera i Pjera MaSerea. Ovakav pristup omogucava
tumacenje knjizevnog teksta ne samo kroz ono §to on izricito kazuje, ve¢ i kroz
njegove tisine, odsustva i ,,neizreceno® ideoloskog karaktera. Analizom korpusa
kritickih tekstova objavljenih u listovima Ce Soir, Europe i Les Lettres frangaises
pokazuje se kako Triolet oblikuje jedinstvenu viziju knjizevne kritike, utemelje-
nu na marksistickoj ideji umetnosti kao sredstva saznanja i druStvene promene.
Rezultati istrazivanja ukazuju da Triolet u svojim Citanjima autora poput Borija,
Butora, Kamija i Kolet spaja estetsku osetljivost sa politickom svescu i etiCkom
doslednos¢u. Njen kriticki rad potvrduje da knjizevna kritika moze biti prostor
misaone slobode i angazovanosti, te da u spoju umetnosti i ideologije otkriva
mogucnost da se razume i preobrazi svet.

Kljuéne reci: Elza Triole, marksisti¢ka kritika, simptomatsko Citanje, an-
gazovana knjizevnost

220



